
      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 30 

PERKEMBANGAN HADITS NABAWI PADA MASA SAHABAT DAN TABI’IN 
 

Anita Fajarwati1, Ahmad Manshur2 
12PAI Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri 

1anitafajarwati329@gmail.com, 2manshur@unugiri.ac.id 
 

ABSTRACT 

Prophetic Hadith is the second primary source of Islamic law after the Qur’an and 

plays a crucial role in Muslim life. Therefore, the preservation and transmission 

of Hadith in the early period of Islam became a major concern of the Companions 

of the Prophet and subsequent generations. This article aims to examine the 

development of Prophetic Hadith during the periods of the Companions and the 

Tabi’in, focusing on methods of preservation, challenges encountered, and their 

impact on the emergence of Hadith sciences. This study employs a literature 

review method by analyzing classical and contemporary works in the field of 

Hadith studies. The findings indicate that during the period of the Companions, 

Hadith was preserved primarily through memorization, limited written 

documentation, and a cautious approach to transmission. In the period of the 

Tabi’in, greater emphasis was placed on the chain of transmission (isnad), along 

with the emergence of narrator criticism in response to political and social 

challenges. Both generations played a fundamental role in safeguarding the 

authenticity of Hadith and establishing the methodological foundation for the 

subsequent codification of Hadith. 

Keywords: Prophetic Hadith, Companions, Tabi’in, isnad, Hadith codification. 

ABSTRAK 

Hadits Nabawi merupakan sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an yang 

memiliki peran sentral dalam kehidupan umat Islam. Oleh karena itu, 

pemeliharaan dan transmisi hadits sejak masa awal Islam menjadi perhatian 

utama para Sahabat dan generasi setelahnya. Artikel ini bertujuan untuk 

mengkaji perkembangan hadits Nabawi pada masa Sahabat dan Tabi’in, 

dengan menyoroti metode pemeliharaan hadits, tantangan yang dihadapi, serta 

dampaknya terhadap lahirnya ilmu hadits. Penelitian ini menggunakan metode 

mailto:anitafajarwati329@gmail.com
mailto:manshur@unugiri.ac.id


      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 31 

kajian pustaka dengan menganalisis literatur klasik dan kontemporer dalam 

bidang ulumul hadits. Hasil kajian menunjukkan bahwa pada masa Sahabat, 

hadits dipelihara melalui hafalan, penulisan secara terbatas, dan sikap kehati- 

hatian dalam periwayatan. Sementara itu, pada masa Tabi’in, perhatian 

terhadap sanad semakin menguat, disertai munculnya kritik terhadap periwayat 

hadits sebagai respons atas tantangan politik dan sosial. Kedua generasi 

tersebut memiliki kontribusi fundamental dalam menjaga keotentikan hadits dan 

meletakkan dasar metodologis bagi proses kodifikasi hadits pada periode 

selanjutnya. 

Kata kunci: Hadits Nabawi, Sahabat, Tabi’in, sanad, kodifikasi hadits. 
 
 
A. Pendahuluan 
 

Hadits Nabawi merupakan 

sumber ajaran Islam kedua setelah Al-

Qur’an yang memiliki peran 

fundamental dalam menjelaskan, 

merinci,dan mengimplementasikan 

ajaran Al-Qur’an dalam kehidupan 

umat Islam. Banyak ketentuan syariat 

Islam, baik dalam aspek ibadah, 

muamalah, maupun akhlak, yang 

tidak dijelaskan secara rinci dalam Al- 

Qur’an, sehingga membutuhkan 

penjelasan melalui hadits Rasulullah 

 Oleh karena itu, keabsahan dan .صلى الله عليه وسلم

keotentikan hadits menjadi 

hal yang sangat penting dalam 

kajian keislaman. 

Pada masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم, hadits 

disampaikan secara langsung 

kepada para Sahabat melalui 

perkataan, perbuatan, dan 

ketetapan beliau. Para Sahabat 

menerima hadits tersebut dengan 

penuh kehati-hatian, baik melalui 

hafalan maupun penulisan secara 

terbatas. Meskipun Al-Qur’an telah 

dikodifikasikan secara resmi, hadits 

pada masa awal Islam lebih banyak 

dipelihara melalui tradisi lisan 

karena kekhawatiran tercampurnya 

hadits dengan Al-Qur’an serta 

kuatnya budaya hafalan di kalangan 

masyarakat Arab saat itu (Al-Azami, 

2004). 

Setelah wafatnya Rasulullah 
 tanggung jawab menjaga dan ,صلى الله عليه وسلم

menyampaikan hadits berpindah 

kepada para Sahabat. Pada masa 

ini, periwayatan hadits dilakukan 

dengan sangat selektif dan penuh 

kehati- hatian. Beberapa Sahabat 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 32 

bahkan membatasi periwayatan 

hadits untuk menghindari kesalahan 

atau pemalsuan. Sikap ini 

menunjukkan kesadaran tinggi para 

Sahabat akan pentingnya menjaga 

kemurnian hadits Nabawi sebagai 

pedoman umat Islam (Al- Khatib, 

2010). 

Perkembangan hadits Nabawi 

semakin signifikan pada masa Tabi’in, 

yaitu generasi yang menerima ajaran 

Islam dari para Sahabat. Seiring 

dengan meluasnya wilayah Islam dan 

wafatnya banyak Sahabat, kebutuhan 

akan hadits sebagai rujukan hukum 

dan kehidupan umat semakin 

meningkat. Pada masa inilah hadits 

mulai disebarkan ke berbagai wilayah 

seperti Madinah, Makkah, Kufah, 

Basrah, dan Syam. Selain itu, sistem 

sanad mulai diperhatikan secara 

serius sebagai upaya menjaga 

keaslian hadits dari pemalsuan yang 

mulai muncul akibat faktor politik dan 

sosial (Al-Suyuthi, 2003). 

Masa Tabi’in juga menjadi periode 

penting dalam pembentukan 

dasar-dasar ilmu hadits. Para 

ulama Tabi’in mulai mengajarkan 

hadits secara sistematis, meneliti 

kredibilitas periwayat, serta 

mengembangkan metode 

periwayatan yang lebih terstruktur. 

Hal ini menjadi fondasi bagi proses 

kodifikasi hadits yang dilakukan 

secara lebih formal pada masa 

setelahnya, khususnya pada abad 

kedua dan ketiga Hijriyah (Ash-

Shalih, 2009). 

Berdasarkan uraian 

tersebut, kajian mengenai 

perkembangan hadits Nabawi 

pada masa Sahabat dan Tabi’in 

menjadi sangat penting untuk 

memahami bagaimana hadits 

dijaga, disampaikan, dan 

dikembangkan sebelum 

mengalami kodifikasi secara 

resmi. Pemahaman ini tidak hanya 

memperkuat keyakinan terhadap 

keotentikan hadits, tetapi juga 

memberikan gambaran tentang 

kontribusi generasi awal Islam 

dalam menjaga warisan ajaran 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bagi umat Islam 

hingga saat ini. 

B. Hasil Penelitian Dan 
Pembahasan 

Kondisi periwayatan hadits setelah 

wafat Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

Setelah wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم pada 

tahun 11 Hijriah, tanggung jawab 

menjaga menyampaikan, dan 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 33 

melestarikan hadits Nabawi berpindah 

sepenuhnya kepada para Sahabat. 

Pada masa ini, hadits belum 

dikodifikasikan secara resmi dalam 

bentuk kitab sebagaimana Al-Qur’an, 

sehingga periwayatannya masih 

bersifat individual dan bergantung 

pada daya hafal para Sahabat yang 

secara langsung menerima ajaran dari 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم (Al-Azami, 2004). 

Kondisi sosial-politik 

pascawafat Rasulullah صلى الله عليه وسلم turut 

memengaruhi perkembangan 

periwayatan hadits. Umat Islam 

menghadapi berbagai persoalan 

besar seperti munculnya gerakan 

murtad, penolakan membayar zakat, 

serta perluasan wilayah Islam. 

Keadaan ini menyebabkan perhatian 

utama para Sahabat lebih difokuskan 

pada penjagaan kemurnian Al- Qur’an 

dan stabilitas umat, sehingga 

periwayatan hadits dilakukan secara 

terbatas dan selektif (Ash-Shalih, 

2009). 

Sikap kehati-hatian Sahabat 

dalam meriwayatkan hadits 

Para Sahabat menunjukkan sikap 

kehati-hatian yang tinggi dalam 

meriwayatkan hadits. Mereka 

menyadari bahwa hadits 

merupakan sumber hukum Islam 

kedua setelah Al-Qur’an, sehingga 

kesalahan dalam 

meriwayatkannya dapat berakibat 

pada kesalahan pemahaman dan 

pengamalan ajaran Islam. Oleh 

karena itu, para Sahabat tidak 

serta-merta menerima atau 

menyampaikan hadits tanpa 

memastikan kebenarannya (Al-

Baghdadi, 1997). 

Umar bin Khattab r.a., 

misalnya, dikenal sering meminta 

saksi ketika menerima sebuah 

hadits dari Sahabat lain. Sikap 

kehati-hatian ini menunjukkan 

adanya prinsip verifikasi 

(tatsabbut) dalam periwayatan 

hadits sejak masa Sahabat, yang 

kemudian menjadi dasar lahirnya 

ilmu kritik sanad dan matan pada 

periode selanjutnya (Al-Khatib, 

2010). 

Pembatasan periwayatan 

hadits pada masa Khulafaur 

Rasyidin 

Pada masa Khulafaur 

Rasyidin, periwayatan hadits 

mengalami pembatasan tertentu. 

Kebijakan ini bertujuan untuk 

menjaga agar umat Islam tidak 

teralihkan dari Al-Qur’an serta 

untuk mencegah masuknya 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 34 

riwayat-riwayat yang tidak dapat 

dipertanggungjawabkan. Abu 

Bakar r.a. bahkan pernah

 mengungkapkan 

kekhawatirannya terhadap 

kemungkinan tersebarnya hadits 

yang keliru di tengah masyarakat 

(Khon, 2012). 

Umar bin Khattab r.a. juga pernah 

berkeinginan mengumpulkan hadits, 

namun membatalkan niat tersebut 

setelah mempertimbangkan potensi 

dampak negatif jika umat lebih sibuk 

dengan hadits dan melalaikan Al-

Qur’an. Pembatasan periwayatan ini 

menunjukkan sikap kehati- hatian 

para Sahabat dalam menjaga 

kemurnian sumber ajaran Islam 

(Rahman, 1991). 

Cara meriwayatkan hadits pada masa 

Sahabat 

Dalam praktik periwayatan, 

Sahabat menggunakan dua metode 

utama, yaitu ar- riwayah bi al-lafdzi 

dan ar-riwayah bi al- ma‘na. 

a. Ar-riwayah bi al-lafdzi 

Ar-riwayah bi al-lafdzi adalah 
meriwayatkan hadits dengan 

redaksi yang sama persis 

sebagaimana yang diucapkan 

oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Metode ini 

banyak dilakukan oleh Sahabat 

yang memiliki daya hafal kuat 

dan intens berinteraksi 

langsung dengan Nabi. Cara ini 

dipandang lebih aman karena 

menjaga keutuhan lafaz dan 

meminimalkan

 kemungki

nan perubahan makna hadits 

(Al-Suyuthi, 2003). 

b. Ar-riwayah bi al-ma‘na 

Ar-riwayah bi al-ma‘na adalah 

meriwayatkan hadits dengan 

menyampaikan maknanya 

tanpa mempertahankan  

redaksi  aslinya. 

Metode ini dibolehkan 

selama perawi memahami 

maksud hadits secara 

benar dan tidak mengubah 

substansinya. Cara ini 

muncul karena tidak semua 

Sahabat mampu menghafal 

lafaz hadits secara persis, 

sementara kebutuhan umat 

terhadap penjelasan hukum 

semakin berkembang (Ash-

Shalih, 2009). 

 
Tokoh-tokoh Sahabat perawi hadits 
 

Di antara Sahabat yang 

terkenal sebagai perawi hadits 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 35 

adalah Abu Hurairah r.a., Aisyah 

r.a., Abdullah bin Umar r.a., 

Abdullah bin Abbas r.a., dan Anas 

bin Malik 

r.a. Abu Hurairah r.a. tercatat 

sebagai Sahabat yang paling 

banyak meriwayatkan hadits 

karena kedekatannya dengan 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم dan konsistensinya 

dalam menyampaikan hadits 

kepada generasi setelahnya (Al- 

Azami, 2004). 

Aisyah r.a. banyak 

meriwayatkan hadits yang 

berkaitan dengan kehidupan 

rumah tangga, ibadah, dan akhlak 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم, sehingga hadits-

haditsnya menjadi rujukan penting 

dalam kajian fiqh dan kehidupan 

sosial umat Islam. Peran para 

Sahabat perawi hadits ini menjadi 

mata rantai utama dalam transmisi 

hadits kepada generasi Tabi’in (Al-

Baghdadi, 1997). 

Metode Pemeliharaan Hadits 

oleh Sahabat 

a. Hafalan sebagai metode utama 

Pada masa Sahabat, hafalan 

(hifzh) merupakan metode 

utama dalam pemeliharaan 

hadits Nabawi. Tradisi lisan 

masyarakat Arab yang kuat 

serta intensitas interaksi 

Sahabat dengan Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

menjadikan hafalan sebagai 

sarana paling efektif dalam 

menjaga dan mentransmisikan 

hadits. Para Sahabat berupaya 

mengingat secara cermat 

perkataan, perbuatan, dan 

ketetapan Nabi, lalu 

menyampaikannya kepada 

Sahabat lain atau generasi 

setelahnya (As- Siba’i, 1998). 

 
Anjuran Rasulullah صلى الله عليه وسلم untuk 

menyampaikan ilmu yang 

didengar turut memperkuat 

tradisi hafalan ini. Dengan 

demikian, meskipun hadits 

belum dikodifikasikan secara 

resmi, pemeliharaannya tetap 

terjaga melalui jaringan hafalan 

para Sahabat yang luas dan 

saling menguatkan (Al- 

Suyuthi, 2003). 

 
b. Penulisan hadits secara 

terbatas Selain hafalan, 

penulisan hadits juga telah

 dilakukan oleh

 sebagian 

Sahabat, meskipun masih bersifat 

terbatas dan personal. 

Pembatasan ini terutama



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 36 

 bertujuan

 untuk 

menghindari tercampurnya hadits 

dengan Al-Qur’an yang pada masa 

itu menjadi prioritas utama 

penjagaan dan pembukuan. Oleh 

karena itu, penulisan hadits hanya 

dilakukan oleh Sahabat tertentu 

yang memiliki kemampuan menulis 

dan pemahaman yang baik (Ash-

Shalih, 2009; Khon, 2012). 

 
Abdullah bin Amr bin Ash 

merupakan salah satu Sahabat 

yang dikenal menulis hadits 

atas izin langsung dari 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Praktik ini 

menunjukkan bahwa penulisan 

hadits telah ada sejak masa 

awal Islam, meskipun belum 

berkembang menjadi kodifikasi 

resmi (Al- Baghdadi, 1997). 

 
c. Verifikasi periwayat 

sebelum menerima 

hadits 

Metode penting lainnya dalam 

pemeliharaan hadits adalah 

verifikasi periwayat 

(tatsabbut). Para Sahabat tidak 

serta-merta menerima setiap 

riwayat, tetapi melakukan 

pengecekan  terhadap  

sumber  dan sanad, tetapi juga 

menilai karakter, kejujuran, 

dan kapasitas intelektual para 

perawi. Inilah cikal bakal ilmu 

jarh wa ta‘dil yang berkembang 

pesat pada masa berikutnya 

(Al-Khatib, 2010). 

Kritik ini dilakukan untuk 

menjaga kemurnian hadits dari 

pemalsuan atau kesalahan 

periwayatan. Dengan 

demikian, masa Tabi’in dapat 

dipandang sebagai fase awal 

pembentukan metodologi 

ilmiah dalam studi hadits, yang 

kemudian menjadi dasar bagi 

disiplin ulumul hadits (al-

Shalah, 2001). 

 
a. Tokoh-tokoh Tabi’in 

dalam periwayatan 

hadits 

Banyak tokoh besar dari 

kalangan Tabi’in yang 

berperan penting dalam 

periwayatan dan 

pengembangan ilmu hadits. Di 

antaranya adalah Sa‘id bin al-

Musayyib di Madinah, Hasan 

al- Bashri di Bashrah, dan 

‘Atha’ bin Abi Rabah di 

Makkah. Mereka dikenal 

sebagai ulama yang kuat 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 37 

hafalannya, luas ilmunya, dan 

ketat dalam meriwayatkan 

hadits (Abu Zahrah, 1998; Ash-

Shiddieqy, 2009). 

Selain itu, tokoh seperti 

Muhammad bin Sirin dan 

Az-Zuhri juga memiliki 

kontribusi besar, khususnya 

dalam penguatan sanad 

dan awal pengumpulan 

hadits secara lebih 

terstruktur. Peran para 

Tabi’in ini menjadi fondasi 

utama bagi kodifikasi hadits 

yang berlangsung secara 

resmi pada abad berikutnya 

(Al-A’zami,   2004;   Ash-

Shalih, 

2009). 

 
Tantangan dan Dampak 

Perkembangan Hadits 

a. Munculnya hadits palsu 

Salah satu tantangan 

terbesar dalam sejarah 

perkembangan hadits 

adalah munculnya hadits 

palsu (al-hadits al- 

maudhu‘). Fenomena ini 

mulai tampak secara 

signifikan setelah wafatnya 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم, terutama 

pada masa akhir Sahabat 

dan awal masa Tabi’in. 

Pemalsuan hadits dilakukan 

oleh pihak-pihak tertentu 

dengan berbagai motif, 

seperti kepentingan politik, 

fanatisme kelompok, dan 

pembenaran terhadap 

pandangan pribadi (Abu 

Zahrah, 1998; Al-Suyuthi, 

2003)). 

Munculnya hadits palsu 

mendorong para ulama 

untuk meningkatkan kehati-

hatian dalam menerima dan 

meriwayatkan  hadits.  

Hal  ini 

kebenarannya. Umar bin Khattab r.a., 

misalnya, sering meminta saksi ketika 

menerima sebuah hadits dari Sahabat 

lain sebagai bentuk kehati-hatian (Al- 

Khatib, 2010; Rahman, 1991). 

Prinsip verifikasi ini menjadi 

fondasi awal bagi lahirnya 

konsep sanad dan kritik 

periwayat yang berkembang 

pesat pada masa Tabi’in dan 

periode setelahnya. Dengan 

demikian, upaya menjaga 

keaslian hadits telah dimulai 

sejak generasi Sahabat (al-

Shalah, 2001)). 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 38 

 
d. Contoh shohifah (catatan 

hadits) Sahabat 

Beberapa Sahabat memiliki 

shohifah, yaitu catatan pribadi 

yang berisi kumpulan hadits 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Di antara yang 

paling terkenal adalah Ash-

Shahifah Ash-Shadiqah milik 

Abdullah bin Amr bin Ash, yang 

berisi sekitar seribu hadits dan 

ditulis dengan izin Rasulullah 

 Shohifah ini diriwayatkan .صلى الله عليه وسلم

dalam berbagai kitab hadits, 

termasuk Musnad Ahmad (Abu 

Zahrah, 1998; Al-A’zami, 

2004). 

Selain itu, terdapat pula catatan 

hadits milik Sahabat lain 

seperti Jabir bin Abdullah  dan  

Anas  bin  Malik. 

Keberadaan shohifah-

shohifah ini membuktikan 

bahwa pemeliharaan hadits 

pada masa Sahabat tidak 

hanya mengandalkan 

hafalan, tetapi juga 

didukung oleh dokumentasi 

tertulis sebagai langkah 

preventif menjaga 

keotentikan hadits (Al-

Baghdadi, 1997; Ash-

Shiddieqy, 2009). 

 
 

Perkembangan Hadits pada 

Masa Tabi’in 

b. Pengertian dan kedudukan 
Tabi’in 

 
Tabi’in adalah generasi 

umat Islam yang hidup 

setelah masa Sahabat, 

bertemu langsung dengan 

Sahabat Nabi صلى الله عليه وسلم, dan 

menerima hadits dari 

mereka dalam keadaan 

beriman. Dalam sejarah 

periwayatan hadits, Tabi’in 

memiliki kedudukan yang 

sangat penting karena 

menjadi penghubung utama 

antara generasi Sahabat 

dan generasi setelahnya, 

khususnya para Tabi‘ut 

Tabi‘in (al- Shalah, 2001; 

Ash-Shalih, 2009). 

Kedudukan Tabi’in semakin kuat 

karena mereka tidak hanya menerima 

hadits, tetapi juga mulai 

mengembangkan metode 

periwayatan, seleksi, dan verifikasi 

hadits secara lebih sistematis. Hal ini 

menjadikan masa Tabi’in sebagai 

fase transisi penting menuju kodifikasi 

hadits (Al-A’zami, 2004). 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 39 

a. Penyebaran hadits ke 

berbagai wilayah Islam 

Pada masa Tabi’in, wilayah 

Islam telah berkembang luas 

meliputi Hijaz, Irak, Syam, 

Mesir, dan wilayah lainnya. 

Para Sahabat yang berpindah 

dan menetap di berbagai 

daerah membawa hadits Nabi 

 kemudian diajarkan kepada ,صلى الله عليه وسلم

para Tabi’in setempat. 

Akibatnya, pusat-pusat studi 

hadits mulai tumbuh di 

berbagai wilayah dengan 

karakteristik periwayatan 

masing-masing (Abu Zahrah, 

1998; Al-Khudari Bek, 2006) 

Kondisi ini mendorong para 

Tabi’in melakukan rihlah fi 

thalab al-hadits (perjalanan 

menuntut hadits) untuk 

mengumpulkan dan 

membandingkan riwayat dari 

berbagai daerah. Tradisi ini 

berperan besar dalam 

memperluas transmisi hadits 

sekaligus memperkuat 

validitasnya melalui 

perbandingan sanad (Al-

A’zami, 2004). 

 
b. Mulainya perhatian serius 

terhadap sanad 

Salah satu perkembangan 

paling signifikan pada masa 

Tabi’in adalah 

meningkatnya perhatian 

terhadap sanad hadits. Jika 

pada masa Sahabat sanad 

belum menjadi perhatian 

utama, maka pada masa 

Tabi’in sanad mulai 

dijadikan tolok ukur utama 

dalam menilai keabsahan 

suatu hadits. Hal ini dipicu 

oleh munculnya perbedaan 

politik dan aliran pemikiran 

yang berpotensi melahirkan 

riwayat yang tidak valid (an-

Naisaburi, 2002). 

Ungkapan terkenal dari 

Muhammad bin Sirin, salah 

seorang Tabi’in, 

menyatakan bahwa sanad 

merupakan bagian dari 

agama dan tanpa sanad 

seseorang dapat berkata 

sesuka hatinya. Pernyataan 

ini menunjukkan kesadaran 

awal akan pentingnya 

sanad sebagai alat kontrol 

ilmiah dalam periwayatan 

hadits (Al- Baghdadi, 1997; 

Al-Suyuthi, 2003). 

 
c. Munculnya kritik terhadap 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 40 

periwayat hadits 

Seiring dengan perhatian 

terhadap sanad, pada masa 

Tabi’in juga mulai 

berkembang kritik terhadap 

periwayat hadits. Para 

ulama Tabi’in tidak hanya 

menilai kesinambungan 

sekaligus menjadi faktor 

pendorong lahirnya metode 

verifikasi sanad dan periwayat 

secara lebih ketat guna 

menjaga kemurnian sunnah 

Nabi صلى الله عليه وسلم (al-Shalah, 2001). 

 
b. Faktor politik dan sosial 

Perkembangan situasi politik 

dan sosial umat Islam turut 

memberikan pengaruh besar 

terhadap periwayatan hadits. 

Konflik politik pasca wafatnya 

Khalifah Utsman bin Affan 

r.a., seperti perang Jamal 

dan Shiffin, memicu 

 munculnya kelompok- 

kelompok   politik  yang 

 berusaha 

melegitimasi pandangan 

 mereka melalui 

hadits. Dalam konteks ini, 

hadits sering dijadikan 

 alat propaganda 

untuk memperkuat klaim 

kelompok tertentu (Al-Khudari 

Bek, 2006; As-Siba’i, 1998). 

Selain faktor politik, 

dinamika sosial berupa 

perluasan wilayah Islam 

dan percampuran budaya 

juga menimbulkan 

tantangan tersendiri. 

Masuknya unsur non-Arab 

ke dalam komunitas Muslim 

berpotensi melahirkan 

kesalahan dalam 

periwayatan, baik dari sisi 

lafaz maupun  makna  

hadits,  sehingga menuntut 

pengawasan ilmiah yang 

lebih ketat (Al-A’zami, 

2004). 

 
c. Dampak terhadap 

lahirnya ilmu hadits 

Berbagai tantangan 

tersebut justru memberikan 

dampak positif bagi 

perkembangan keilmuan 

Islam, khususnya lahirnya 

ilmu hadits sebagai disiplin 

ilmiah yang sistematis. 

Kebutuhan untuk 

membedakan hadits yang 

sahih, lemah, dan palsu 

mendorong para ulama 

mengembangkan kaidah- 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 41 

kaidah periwayatan, 

klasifikasi hadits, serta 

metode kritik sanad dan 

matan (Al-Khatib, 2010; an- 

Naisaburi, 2002). 

Ilmu-ilmu seperti ‘ilm al-jarh 

wa al- ta‘dil, ‘ilm al-rijal, dan 

musthalah al- hadits mulai 

dirintis sejak masa Tabi’in 

dan berkembang pesat 

pada masa setelahnya. 

Dengan demikian, 

tantangan dalam 

periwayatan hadits menjadi 

pemicu lahirnya tradisi 

ilmiah yang kuat dan 

berkelanjutan dalam Islam 

(Ash-Shalih, 2009). 

Kontribusi masa Sahabat dan 

Tabi’in terhadap kodifikasi 

Masa Sahabat dan Tabi’in 

memberikan kontribusi 

fundamental terhadap proses 

kodifikasi hadits yang 

berlangsung pada abad kedua 

Hijriah. Kehati-hatian Sahabat 

dalam meriwayatkan hadits, 

tradisi hafalan, serta verifikasi 

periwayat menjadi fondasi 

awal pemeliharaan sunnah 

Nabi صلى الله عليه وسلم. Sementara itu, masa 

Tabi’in menyempurnakan 

fondasi tersebut dengan 

perhatian serius terhadap 

sanad dan kritik periwayat (Al- 

Baghdadi,  1997;  Ash-

Shiddieqy,2009). 

Upaya-upaya ini kemudian 

membuka jalan bagi kodifikasi 

hadits secara resmi pada masa 

Umar bin Abdul Aziz dan para 

ulama setelahnya, seperti 

Imam Malik, Imam al- Bukhari, 

dan Imam Muslim. Dengan 

demikian, kontribusi Sahabat 

dan Tabi’in tidak hanya bersifat 

historis, tetapi juga 

metodologis dalam menjaga 

keotentikan hadits hingga 

sampai kepada generasi umat 

Islam saat ini (Al-A’zami, 2004; 

al-Shalah, 2001). 

 
C. Kesimpulan 
 

Perkembangan hadits pada 

masa Sahabat menunjukkan 

adanya upaya serius dalam 

menjaga dan memelihara sunnah 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Para Sahabat 

menempuh berbagai metode, 

seperti hafalan yang kuat, 

penulisan hadits secara terbatas, 

serta sikap kehati-hatian dalam 

menerima dan meriwayatkan 

hadits. Prinsip verifikasi periwayat 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 42 

yang diterapkan oleh Sahabat 

menjadi langkah awal dalam 

menjaga keaslian hadits dari 

kekeliruan maupun pemalsuan, 

meskipun pada masa ini hadits 

belum 

dikodifikasikan secara resmi (Al-

A’zami, 2004; Al-Baghdadi, 1997). 

Pada masa Tabi’in, 

perkembangan hadits mengalami 

kemajuan yang lebih sistematis. 

Penyebaran hadits ke berbagai 

wilayah Islam mendorong 

munculnya pusat-pusat 

periwayatan dan tradisi rihlah fi 

thalab al-hadits. Perhatian 

terhadap sanad mulai mendapat 

penekanan serius, disertai dengan 

berkembangnya kritik terhadap 

periwayat hadits sebagai respons 

atas tantangan politik dan sosial 

yang muncul. Upaya ini 

menjadikan masa Tabi’in sebagai 

fase transisi penting menuju 

pembentukan metodologi ilmiah 

dalam ilmu hadits (al- Shalah, 

2001; Ash-Shalih, 2009).Peran 

Sahabat dan Tabi’in sangat 

fundamental dalam menjaga 

keotentikan 

d. hadits 

hadits Nabawi. Tradisi hafalan, 

penulisan shohifah, verifikasi 

periwayat, serta penguatan sanad 

yang dilakukan oleh kedua 

generasi tersebut menjadi 

landasan utama bagi lahirnya 

ilmu hadits. Melalui kontribusi ini, 

sunnah Rasulullah صلى الله عليه وسلم dapat 

terpelihara secara autentik dan 

dapat dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah (Al-Khatib, 2010; 

Ash-Shiddieqy, 2009). 

Dengan demikian, masa Sahabat 

dan Tabi’in dapat ditegaskan sebagai 

fondasi utama bagi proses kodifikasi 

hadits pada periode berikutnya. 

Upaya yang dirintis oleh kedua 

generasi ini membuka jalan bagi 

kodifikasi hadits secara resmi pada 

abad kedua Hijriah, yang kemudian 

menghasilkan karya-karya 

monumental dalam khazanah 

keilmuan Islam dan menjadi rujukan 

umat Islam hingga masa kini (Al-

A’zami, 2004; Al-Suyuthi, 2003).\ 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abu Zahrah, M. (1998). Al-Hadith 

wa al-Muhaddithun. Dar al-Fikr al-

’Arabi. 

Al-A’zami, M. M. (2004). 

Studies in Early Hadith 

Literature. American Trust 

Publications. Al-Azami, M. M. 

(2004). Studies in Early 



      Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
     ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  
              Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

 43 

Hadith Literature. American 

Trust Publications. Al-

Baghdadi, A.-K. (1997). Al-

Kifayah fi ’Ilm ar-Riwayah. 

Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah. 

Al-Khatib, M. A. (2010). 

Ushul al-Hadith: 

Ulumuhu wa 

Musthalahuhu. Dar al-

Fikr. Al-Khudari Bek, 

M. (2006). Tarikh al-

Tasyri’ al-Islami. Dar 

al-Fikr. 

al-Shalah, I. (2001). 

Muqaddimah Ibn 

al-Shalah fi ’Ulum 

al-Hadith. Dar al-

Fikr. Al-Suyuthi, J. 

(2003). Tadrib ar-

Rawi fi Sharh 

Taqrib an-Nawawi. 

Dar al-Fikr. 

an-Naisaburi, A.-H. (2002). 

Ma’rifat ’Ulum al-Hadith. Dar al-

Kutub al-’Ilmiyyah. 

As-Siba’i, M. (1998). As-

Sunnah wa Makanatuha fi at-

Tasyri’ al-Islami. Al-Maktab al-

Islami. Ash-Shalih, S. (2009). 

Ulum al-Hadith wa 

Musthalahuhu. Dar al-’Ilm li al-

Malayin. 

Ash-Shiddieqy, H. 

(2009). Sejarah dan 

Pengantar Ilmu Hadits. 

Bulan Bintang. Khon, 

A. M. (2012). Ulumul 

Hadis. Amzah. 

Rahman, F. (1991). Ikhtisar 

Musthalahul Hadits. PT Al-Ma’arif. 

 


