Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

HADIS SHAHIH, HADIS HASAN, HADIS DHOIF DAN HADIS
MAUDHU’I

'Diyah Pratiwi, 2Fadhila Rahmi, 3Misbah
123 Sekolah Tinggi llmu Al-Qur'an Kepulauan Riau
diyah.pratiwi.1224@gmail.com’, fadhiladila2101@gmail.com?,
h.misbah2589@gmail.com?3

ABSTRACT

This study examines the classification of hadith authenticity sahih, hasan, da if, and
mawdi* (fabricated) as a fundamental framework for determining the evidentiary
authority of prophetic reports in Islamic scholarship. The study is motivated by the
persistent circulation and use of hadiths without adequate verification in academic
discussions, religious instruction, and digital platforms, which may lead to inaccurate
religious conclusions. The aims of this research are to: (1) explain the definitions
and criteria of each hadith category based on the principles of mustalah al-hadith;
(2) identify major factors contributing to hadith weakness and the emergence of
fabricated reports; and (3) map the implications of each category’s authority
(hujjiyyah) for legal reasoning and the reinforcement of Islamic values. This research
employs a library based (literature) method with descriptive analytical and
comparative approaches by reviewing primary classical works of hadith
methodology along with relevant supporting studies. The findings indicate that sahih
hadiths fulfill the requirements of uninterrupted chains of transmission, transmitter
integrity and precision, and freedom from irregularity (shudhddh) and hidden defects
(‘illah). Hasan hadiths meet similar criteria but with a lower level of transmitter
precision compared to sahih. Da ‘if hadiths result from the failure to satisfy one or
more acceptance conditions in either the chain (isnad) or the text (matn). Mawdi
reports are fabricated and therefore cannot be used as evidence; disseminating
them without clarifying their status is religiously impermissible. The study
recommends strengthening hadith verification literacy through consistent
application of isnad and matn criticism and the use of authoritative references to
ensure responsible and accurate utilization of hadith in education, preaching, and
research.

Keywords: sahih hadith; hasan hadith; da'if hadith; mawdd " (fabricated) hadith;
mustalah al-hadith.

ABSTRAK

Penelitian ini membahas klasifikasi kualitas hadis, yaitu hadis shahih, hadis hasan,
hadis dhaif, dan hadis maudhu’, sebagai fondasi penting dalam penetapan otoritas
dalil pada studi Islam. Latar belakang penelitian berangkat dari masih ditemukannya
penggunaan hadis tanpa verifikasi kualitas, baik dalam kajian akademik,

40



mailto:diyah.pratiwi.1224@gmail.com1
mailto:fadhiladila2101@gmail.com2
mailto:h.misbah2589@gmail.com

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

pembelajaran, maupun ruang digital, yang berpotensi melahirkan kesimpulan
keagamaan yang kurang tepat. Penelitian ini bertujuan: (1) menjelaskan definisi dan
kriteria masing-masing kategori hadis berdasarkan kaidah musthalah al-hadits; (2)
mengidentifikasi faktor utama yang menyebabkan kedhaifan hadis dan kemunculan
hadis palsu; serta (3) memetakan implikasi kehujjahan (otoritas) setiap kategori
dalam praktik pengambilan hukum dan penguatan nilai-nilai keislaman. Metode
yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif, melalui penelaahan literatur primer
ilmu hadis dan kajian pendukung yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa hadis shahih memenuhi syarat kesinambungan sanad, integritas dan
ketelitian perawi, serta terbebas dari syudzudz dan fillat; hadis hasan memiliki
kriteria yang serupa dengan tingkat ketelitian perawi yang berada di bawah shahih;
hadis dhaif terjadi karena tidak terpenuhinya satu atau lebih syarat penerimaan
hadis, baik pada aspek sanad maupun matan; sedangkan hadis maudhu’
merupakan hadis palsu yang tidak boleh dijadikan hujjah dan haram disebarkan
tanpa penjelasan statusnya. Penelitian ini merekomendasikan penguatan literasi
verifikasi hadis melalui pemahaman prinsip kritk sanad dan matan serta
pemanfaatan rujukan otoritatif, agar penggunaan hadis dalam pendidikan, dakwah,
dan penelitian lebih akurat dan bertanggung jawab.

Kata kunci: hadis shahih; hadis hasan; hadis dhaif; hadis maudhu’; musthalah al-
hadits.

A.Pendahuluan

Hadis menempati posisi sentral
sebagai sumber ajaran Islam setelah
Al-Quran, sehingga isu otentisitas
(kesahihan) riwayat bukan sekadar
persoalan  akademik, = melainkan
berimplikasi langsung pada praktik
keberagamaan, pembentukan otoritas
keilmuan, serta ketepatan
argumentasi hukum (istinbat).

Dalam tradisi ilmu hadis,
kebutuhan menjaga integritas sunnah
mendorong lahirnya perangkat
konseptual dan metodologis yang

menilai kualitas riwayat melalui kritik

sanad dan matan, yang kemudian
melahirkan klasifikasi pokok seperti
hadis sahth, hasan, da‘lff, dan mawdad’
(palsu) (Anam, Abror, & Hasbillah,
2025).
Secara konseptual, literatur
mutakhir di lingkungan kajian hadis
Indonesia masih menunjukkan
kebutuhan pemetaan yang lebih
“operasional” yakni penjelasan
kategori kualitas hadis yang tidak
hanya berhenti pada definisi, tetapi
juga menegaskan batas pemakaian
(hujjiyyah) dalam konteks

kontemporer.

41



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Misalnya, studi yang mengulas
empat  kategori utama  hadis
menekankan bahwa sahih dan hasan
tergolong maqgbul (diterima) dan dapat
menjadi dasar pengamalan,
sementara da‘if dan mawdu’ tergolong
mardad (ditolak), dengan catatan
terdapat perdebatan ulama terkait
pemanfaatan da‘lf dalam ranah fada’il
al-a‘'mal (keutamaan amal) secara
bersyarat.

Di sisi lain, kajian tentang “hadis
palsu” menegaskan persoalan klasik:
masyarakat kerap kesulitan
membedakan hadis sahith dan
mawdu’, sementara verifikasi yang
memadai menuntut pengetahuan
sanad matan dan rujukan takhrij yang
akurat.

Pada level praktik, perbedaan
cara pandang antara muhaddithin
dan fugaha’ terhadap hadis da‘lf juga
terus menjadi isu penting. Penelitian
yang mengkaji penggunaan hadis
da‘lf dalam fatwa menunjukkan bahwa
perbedaan standar dan transparansi
status hadis dapat berdampak pada
kredibilitas argumentasi misalnya
ketika sebuah hadis dipakai sebagai
disertai

penguat, tetapi tidak

penjelasan memadai tentang
kelemahan sanad atau konteks

kehujjahannya.

Temuan seperti ini
memperlihatkan  bahwa  problem
klasifikasi hadis tidak hanya teoretik,
melainkan menyentuh tata kelola dalil
dalam wacana keagamaan yang
berdampak luas pada publik. Dalam
konteks digital, urgensi penelitian
semakin menguat karena ekosistem
informasi  mendorong  “viralisasi”
kutipan hadis tanpa kontrol kualitas
yang memadai.

Sejumlah studi menyoroti bahwa
penyebaran hadis mawdd’ melalui
teknologi informasi terjadi karena
rendahnya kesadaran, ketergesa-
gesaan berbagi, dan minimnya
pengecekan  sumber; karenanya
diperlukan pedoman praktis agar
publik menunda penyebaran sampai
status riwayat jelas.

Literatur lain juga menekankan
bahwa ruang dakwah  digital
membawa peluang besar sekaligus
tantangan, khususnya terkait
otentisitas konten keislaman dan
risiko misinformasi; hal ini menuntut
kerangka etik—literasi agar publik
mampu menilai validitas materi
keagamaan yang beredar.

Sejalan dengan itu, studi kritik
periwayat menegaskan bahwa kehati-
hatian dalam menilai kredibilitas

perawi tetap relevan karena di dalam

42



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

korpus hadis terdapat periwayat yang
dipersoalkan integritasnya; kerja kritik
hadis diperlukan agar umat terlindungi
dari riwayat yang menyesatkan.
Dengan demikian, diskursus
otentisitas hadis berkelindan antara
fondasi klasik kritik sanad matan dan
tantangan kontemporer berupa
reproduksi cepat di media digital.
Berdasarkan peta studi tersebut,
celah penelitian (research gap) yang
tampak adalah: (1) pembahasan
kategori sahih—hasan—da‘if-mawdu’
sering terpisah dari persoalan
“protokol
boleh/tidak boleh dijadikan dalil, dan

bagaimana menarasikan statusnya

pemakaian” (kapan

secara bertanggung jawab); (2) kajian
da‘ff banyak difokuskan pada
perdebatan normatif atau studi kasus,
namun belum selalu diikat dengan
model literasi publik yang mudah
dipraktikkan; dan (3) kajian
penyebaran hadis palsu di ruang
digital sering menekankan aspek
fenomenologis (penyebaran atau
viral), tetapi belum selalu
mengembalikan  pembaca  pada
kerangka klasifikasi musthalah yang
operasional untuk verifikasi cepat
namun ilmiah.

Dengan demikian,

kebaruan/keunikan penelitian yang

diajukan dalam artikel ini adalah
penyusunan kerangka terpadu yang
menjembatani: (a) definisi dan
indikator pokok tiap kategori hadis
(sahth, hasan, da‘lf, mawdud‘) berbasis
krittk sanad—matan; (b) implikasi
kehujjahan (pemakaian sebagai dalil
hukum/akidah vs ranah non-hukum
seperti  fada’il), termasuk cara
pelabelan status secara transparan;
dan (c) protokol literasi-verifikasi untuk
konteks pendidikan, dakwah digital,
dan penyusunan karya ilmiah agar
kutipan hadis selalu disertai rujukan
takhrij, status, serta batas
penggunaannya.

Gagasan integratif ini relevan
karena studi-studi mutakhir sendiri
menegaskan kebutuhan kehati-hatian
dan pedoman praktis untuk mencegah
penyebaran riwayat palsu/keliru di era
ICT dan media sosial.

Justifikasi pentingnya penelitian
ini terletak pada tiga hal. Pertama,
secara ilmiah, penguatan kerangka
klasifikasi dan pemakaian hadis
memperbaiki kualitas argumentasi
akademik dan mendorong
standardisasi sitasi hadis yang
akuntabel. Kedua, secara sosial-
keagamaan, penelitian ini membantu
meminimalkan  misinformasi  dan

penyebaran hadis mawdid‘ yang dapat

43



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

merusak pemahaman umat serta
memicu konflik interpretasi di ruang
publik digital.

Ketiga, secara edukatif, artikel ini
dapat menjadi rujukan ringkas namun
metodologis bagi pendidik, dai,
mahasiswa, dan pengelola konten
agar mampu menyaring hadis secara
bertanggung jawab sebelum

diamalkan dan disebarluaskan.

B. Metode Penelitian

Metodologi penelitian ini
menggunakan penelitian kepustakaan
(library research) (Nurhayati & Rosadi,
2022) karena seluruh data diperoleh
dari sumber-sumber tertulis, terutama
kitab-kitab musthalah al-hadits, kitab
rijal atau jarh wa ta‘dil, serta artikel
jurnal ilmiah yang relevan dengan
tema klasifikasi hadis.

Pendekatan yang dipakai adalah
kualitatif-deskriptif

analitis-komparatif, yaitu

dengan pola

mendeskripsikan konsep dasar hadis
shahih, hasan, dhaif, dan maudhu’,
kemudian menganalisis indikator
penerimaan atau penolakan hadis,
serta membandingkan perbedaan
karakteristik masing-masing kategori
beserta konsekuensi kehujjahannya
dalam praktik keagamaan dan

akademik.

Fokus kajian penelitian
diarahkan pada empat kategori
kualitas hadis, meliputi definisi,
syarat/kriteria penilaian, sebab-sebab
kedhaifan, indikator kepalsuan hadis,
dan batas pemanfaatannya. Unit
analisis dalam penelitian ini adalah
konsep-konsep dan kaidah yang
digunakan ulama hadis dalam menilai
kualitas riwayat, baik pada aspek
sanad (ketersambungan periwayatan,
integritas dan ketelitian perawi)
maupun aspek matan (terhindar dari
kejanggalan/syudzudz dan cacat
tersembunyi/‘illah).

Data primer penelitian
mencakup literatur klasik dan otoritatif
di bidang ulumul hadis, sedangkan
data sekunder berasal dari artikel
jurnal kontemporer yang membahas
penggunaan hadis dhaif, fenomena
hadis palsu, dan tantangan verifikasi
hadis di ruang publik, khususnya
media digital.

Teknik  pengumpulan  data
dilakukan melalui studi dokumentasi,
yaitu  menginventarisasi  sumber
(Sugiyono, 2022), mengklasifikasikan
temuan sesuai kategori hadis, dan
mencatat pernyataan penting yang
menjelaskan kriteria penilaian serta

implikasi penggunaannya.

44



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Data yang terkumpul kemudian
dianalisis menggunakan analisis isi
(content analysis) untuk
mengekstraksi makna, pola, dan
prinsip-prinsip penilaian hadis dari
teks, lalu dilanjutkan dengan analisis
komparatif untuk memetakan
persamaan dan perbedaan shahih,
hasan, dhaif dan maudhu’ dalam satu
kerangka terpadu.

Proses analisis dilakukan

melalui  tahapan reduksi data,
penyajian data (misalnya dalam
uraian sistematis dan tabel
perbandingan), serta  penarikan
kesimpulan berupa sintesis kriteria
dan protokol pemakaian hadis secara
bertanggung jawab (Arikunto, 2021).

Untuk menjaga keabsahan data,
penelitian ini menerapkan triangulasi
sumber, yakni  membandingkan
penjelasan dari beberapa rujukan
utama dan kajian kontemporer, serta
melakukan pemeriksaan konsistensi
istilah teknis agar sesuai dengan
disiplin ilmu hadis. Dalam penelitian
ini, hadis shahih dipahami sebagai
riwayat yang memenuhi syarat
penerimaan (sanad bersambung,
perawi adil dan dhabith, bebas dari
syudzudz dan fillah), hadis hasan
dipahami sebagai riwayat yang

memenuhi syarat serupa dengan

tingkat ketelitian perawi di bawah
shahih, hadis dhaif dipahami sebagai
riwayat yang tidak memenuhi satu
atau lebih syarat penerimaan,
sedangkan hadis maudhu’ dipahami
sebagai riwayat palsu yang tidak
boleh dijadikan hujjah dan tidak boleh
disebarkan tanpa penjelasan
statusnya.

Adapun batasan penelitian ini
adalah tidak melakukan takhrij rinci
terhadap banyak hadis secara luas,
melainkan  menggunakan contoh
secukupnya  untuk  menguatkan
penjelasan, dengan fokus utama pada
penguatan kerangka klasifikasi,
indikator penilaian, dan implikasi
kehujjahan dalam konteks

kontemporer.

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan

Konsep Dasar limu Musthalah al-
Hadits

Konsep dasar limu Musthalah al-
Hadits pada intinya adalah
seperangkat istilah teknis dan kaidah
metodologis yang disepakati ulama
hadis untuk membaca, menilai, dan
menguji riwayat nabi agar jelas mana
riwayat yang dapat diterima (maqbul)
dan mana vyang harus ditolak
(mardud) (Hasanah, 2026).

45



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Dalam kerangka ini, “musthalah”
dipahami sebagai istilah-istilah yang
dipakai ulama hadis untuk suatu
makna teknis tertentu, sehingga
pembahasan hadis dapat dilakukan
secara presisi, terukur, dan dapat
dipertanggungjawabkan. Selanjutnya,
ulama membedakan ilmu hadis
menjadi dua arus besar: hadis riwgdyah
dan hadis dirdyah. Pembidangan ini
menegaskan bahwa musthalah tidak
hanya mengurusi “hafalan teks”, tetapi
juga “sistem verifikasi ilmiah” yang
menjadi fondasi kritik hadis (Fahmi,
Arifin, & Munawaroh, 2025).

Secara struktur, musthalah al-
hadits bertumpu pada tiga unsur
kunci: sanad (rantai periwayat), matan
(teks atau isi riwayat), dan rawi (para
perawi). Dalam penelitian sanad,
sanad diposisikan sebagai “jalur yang
mengantarkan kepada matan”,
sehingga sebuah riwayat tidak dinilai
sebagai hadis nabi tanpa keberadaan
sanad yang dapat dilacak; karena itu,
kajian sanad menjadi “neraca” awal
untuk menimbang kuat lemahnya
riwayat (Ginting, 2024).

Secara praktis, penelitian sanad
menempuh langkah-langkah seperti

menghimpun seluruh jalur
periwayatan  (takhrij), melakukan
i'tibar  untuk  melihat  penguat

(mutabi/syahid),

biografi  para

mengidentifikasi
perawi, menilai
ketersambungan (ittisal), serta
memeriksa kemungkinan kejanggalan
(syudzidz) dan cacat tersembunyi
(‘ilah).

Di saat yang sama, kritik matan
dipahami sebagai pengujian isi
riwayat agar tetap koheren dengan
prinsip-prinsip dasar agama (misalnya
keselarasan dengan Al-Qur'an dan
riwayat yang lebih kuat) dan
rasionalitas yang sehat, sehingga
verifikasi tidak berhenti pada “rantai”
tetapi juga menyentuh “substansi”.

Salah satu pilar paling penting
dalam musthalah adalah ilmu al-jarh
wa al-ta‘dil, yaitu perangkat penilaian
kredibilitas perawi melalui kritik (jarh)
dan pujian (ta‘dil) terhadap kualitas
moral (‘adalah) dan ketelitian (dabt)
mereka. Dalam konteks ini, validitas
hadis dinilai sangat bergantung pada
integritas perawi yang hanya bisa
dipastikan lewat metode ilmiah yang
ketat; karena itu, jarh wa ta'dil
diposisikan sebagai instrumen
penjaga kemurnian transmisi hadis
(Nabil, 2023).

Kajian kontemporer juga
menunjukkan bahwa tradisi jarh wa
ta‘dil memiliki ragam metodologi dan

tingkatan penilaian, misalnya ketika

46



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

dibandingkan pola kerja dua otoritas
besar kritik perawi seperti Ibnu Abi
Hatim ar-Razi dan Ibnu Hajar al-
‘Asqalant, yang sama-sama
menekankan kehati-hatian dan
rujukan pada otoritas kritik
sebelumnya, meski detail kategorisasi
dan redaksi penilaiannya dapat
berbeda.

Dengan demikian, musthalah al-
hadits tidak hanya
‘mengklasifikasikan hadis”, tetapi juga
membangun quality control
periwayatan melalui standar evaluasi
manusia (perawi) yang terukur (Rokib,
2025). Pada tahap lanjut, musthalah
mengembangkan berbagai skema
klasifikasi hadis baik dari sisi kuantitas
jalur periwayatan maupun dari sisi
kualitas penerimaan riwayat.

Kajian klasifikasi berdasarkan
jumlah sanad menegaskan bahwa
pemetaan kuantitas jalur periwayatan
membantu peneliti menilai derajat
otentisitas dan “kekuatan” riwayat
untuk kepentingan argumentasi ilmiah
maupun penetapan hukum. Di ranah
metodologi, takhrij al-hadith tampil
sebagai praktik operasional dari
prinsip musthalah dengan menelusuri
sumber, menilai sanad matan, dan
menentukan derajat hadis yang

mensyaratkan penguasaan istilah

musthalah, pengetahuan kitab-kitab
induk, serta kemampuan evaluasi
perawi melalui ilmu rijal.

Menariknya, literatur terbaru
juga menekankan bahwa di era digital
takhrij berkembang melalui kombinasi
metode manual dan digital
(perpustakaan elektronik dan platform
daring) untuk meningkatkan efisiensi
sekaligus menjaga akurasi, terutama
menghadapi maraknya sirkulasi hadis

tanpa verifikasi di ruang publik.

Hadis Shahih

Hadis shahih dalam tradisi ilmu
hadis diposisikan sebagai riwayat
dengan kualitas tertinggi dan diterima
sebagai hujjah (landasan argumentasi
keagamaan) karena  memenubhi
kriteria ketat pada aspek sanad dan
matan (Akbar & Ali, 2025).

Secara definisional, hadis shahih
adalah riwayat yang sanadnya
bersambung, diriwayatkan  oleh
perawi yang ‘adil dan dhabit, serta
bebas dari syudzudz (kejanggalan
yang menyelisihi riwayat lebih kuat)
dan bebas dari fillat (cacat
tersembunyi).

Karena itu, penilaian “shahih”
bukan sekadar label, tetapi
kesimpulan ilmiah hasil verifikasi

berlapis yang menegaskan validitas

47



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

periwayatan dan keterandalan isi
hadis untuk dijadikan rujukan dalam
aqgidah, ibadah, dan penetapan hokum
(Rahmawati & Fatoni, 2023).

Kriteria-kriteria shahih tersebut
bekerja sebagai satu sistem: ittishal
al-sanad memastikan tidak ada mata
rantai periwayatan yang terputus;
‘adalah menuntut integritas moral
perawi agar transmisi tidak tercemari
bias dan  pelanggaran  etika;
sedangkan dhabit menuntut ketelitian
hafalan atau akurasi catatan agar
tidak terjadi distorsi redaksi maupun
makna.

Pada sisi matan, unsur syudzudz
dan ‘illat berfungsi sebagai “uji kualitas
lanjutan”: sebuah riwayat bisa tampak
kuat dari sanadnya, tetapi tetap dikritik
bila bertentangan dengan riwayat
yang lebih kuat atau ditemukan cacat
halus yang merusak validitasnya.
“shahih”

menggambarkan kombinasi antara

Dengan  demikian,
kredibilitas perawi, kesinambungan
transmisi, dan ketahanan teks dari
problem kontradiksi serta cacat
tersembunyi.

Dalam pengembangan
klasifikasi, ulama juga membedakan
shahih li dzatihi dan shahih li ghairihi.
Shahih li dzatihi adalah riwayat yang

memenuhi lima syarat kesahihan

dengan kekuatan internalnya sendiri,
sedangkan shahih li ghairihi ialah
riwayat yang pada mulanya belum
mencapai derajat shahih (karena
kelemahan ringan), namun menguat
setelah mendapat penguat dari jalur
lain atau garinah sehingga dinilai
shahih “karena faktor eksternal”.

Penjelasan ini penting dalam
riset dan  praktik keagamaan
kontemporer: status shahih tidak
boleh dipakai serampangan, tetapi
harus ditopang oleh proses
penelusuran, pembandingan jalur,
dan disiplin kritik sanad dan matan
terutama di era digital saat riwayat
beredar cepat dan risiko misinformasi
meningkat (Tambak & Khairani,
2023).

Hadis Hasan

Hadis hasan menempati posisi
penting dalam klasifikasi kualitas
riwayat karena berada “di tengah”
antara hadis sahih (paling kuat) dan
hadis dhaif (lemah), sehingga ia
menjadi kategori penerimaan yang
banyak dipakai dalam penetapan
hukum dan penguatan ajaran selama
memenuhi indikator yang ditetapkan
ulama hadis (SHOFWAN, 2021).

Dalam banyak kajian
kontemporer, hadis hasan dijelaskan

48



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

sebagai riwayat yang sebagian besar
memenuhi syarat hadis sahih, tetapi
tingkat ketelitian (dabt atau dhabit)
perawinya tidak setinggi perawi hadis
sahih, sementara unsur-unsur lainnya
tetap terjaga. Karena itu, istilah
‘hasan”  tidak identik

“‘meragukan’”,

dengan
melainkan
menunjukkan standar penerimaan
yang sah secara metodologis, walau
berada di bawah derajat sahih.

Dari sisi definisi teknis, hadis
hasan dirumuskan sebagai riwayat
yang sanadnya bersambung,
diriwayatkan oleh perawi yang adil
dan memiliki dhabit (ketelitian)
meskipun  “tidak  sempurna/lebih
rendah” dibanding hadis sahih, serta
bebas dari syudzudz (kejanggalan
yang menyelisihi riwayat lebih kuat)
dan bebas dari fillat (cacat
tersembunyi yang merusak) (Pratiwi et
al., 2024).

Dengan rumusan ini, penilaian
‘hasan” tetap mengandaikan kerja
verifikasi sanad dan matan, bukan
hanya penilaian selera atau perkiraan
umum. Oleh sebab itu, ketika sebuah
riwayat dinilai hasan, inti
perbedaannya dengan sahih biasanya
terletak pada tingkat kekuatan

ketelitian  perawi, bukan pada

putusnya sanad atau adanya cacat
serius yang menjadikannya tertolak.

Dalam literatur, hadis hasan
dibagi menjadi dua bentuk utama,
yakni hasan li dzatihi dan hasan li
ghairihi, yang membantu peneliti
memahami dari mana “kekuatan”
hadis itu berasal. Hasan li dzatihi
adalah hadis yang sejak awal sudah
memenuhi prinsip penerimaan (sanad
bersambung; perawi adil; dhabith
meski tidak sekuat sahih; bebas
syudzudz dan fillat), sehingga status
‘hasan” melekat karena kualitas
internal jalur periwayatannya.

Dengan kata lain, ia “layak
diterima” tanpa harus menunggu
penguat dari luar, meskipun tetap
berada satu tingkat di bawah sahih.
Adapun hasan li ghairihi menjelaskan
mekanisme  “penguatan”  riwayat:
sebuah hadis yang pada mulanya
berstatus dhaif ringan dapat naik
derajat menjadi hasan karena
ditopang oleh jalur lain yang sejenis
atau serupa (mutabi‘ atau syahid),
selama kelemahannya tidak parah.

Kajian kontemporer
menegaskan bahwa yang bisa naik ke
hasan adalah hadis yang tidak terlalu
lemah, sedangkan hadis yang
kelemahannya sangat berat tetap

tidak dapat terangkat menjadi hasan

49



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

meskipun ditemukan jalur tambahan.
Prinsip ini penting karena sering
terjadi kekeliruan di masyarakat:
semua hadis “yang punya banyak
versi” dianggap otomatis kuat,
padahal musthalah menuntut evaluasi
jenis kelemahan dan kualitas jalur
penguatnya.

Dari segi kehujjahan, banyak
ulama (jumhur) memandang hadis
hasan dapat dijadikan  hujjah
sebagaimana hadis sahih, walaupun
derajatnya tidak sama, dan praktik
fikih menunjukkan hadis hasan sering
dipakai dalam argumentasi hukum.

Namun, kajian juga mencatat
adanya kehati-hatian: penerimaan
“sebagai hujjah” terutama jelas pada
hasan |i dzatihi, sedangkan pada
hasan li ghairihi diterima bila
penguatan benar-benar menutup
kekurangan secara memadai. Nuansa
ini selaras dengan diskusi lebih luas
tentang ragam label di sebagian kitab
hadis yang menunjukkan adanya
spektrum penilaian dan kebutuhan
membaca label ulama secara cermat,
bukan sekadar menyamakannya.

Secara praktis, pemahaman
hadis hasan menuntut dua hal:
pertama, disiplin pada indikator
musthalah (ittishal sanad, kualitas
perawi, bebas syudzudz dan fillat)

agar “hasan” tidak dipakai sebagai
stempel longgar; kedua, transparansi
akademik ketika mengutip hadis
(menyebut status, alasan ringkas, dan
rujukan penilaiannya) supaya
pembaca bisa menilai bobot dalil
secara proporsional.

Dalam konteks pendidikan dan
dakwah, penjelasan yang rapi tentang
hasan termasuk pembedaan li dzatihi
vs li ghairihi membantu menghindari
dua ekstrem: menolak semua yang
bukan sahih, atau menerima semua
yang “terdengar baik” tanpa verifikasi.
Dengan begitu, hadis hasan berfungsi
sebagai jembatan metodologis: tetap
ilmiah dan selektif, tetapi realistis
terhadap keragaman kualitas riwayat
yang digunakan umat dalam berbagai

ranah kehidupan.

Hadis Dhaif

Hadis dhaif adalah riwayat yang
tidak memenuhi syarat-syarat hadis
sahih  maupun hasan, sehingga
statusnya berada pada kategori hadis
yang lemah dan pada prinsipnya tidak
sekuat hadis magbul (diterima) untuk
dijadikan landasan dalil (Karina,
Kurniawan, & Millah, 2025).

Kelemahan ini dapat bersumber
dari aspek sanad maupun dari aspek
matan. Karena itu, “dhaif’ bukan

50



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

sekadar label umum, tetapi
kesimpulan metodologis yang lahir
dari proses evaluasi baik terhadap
jalur transmisi maupun kualitas isi
riwayat agar penggunaan hadis dalam
kajian ilmiah dan praktik keagamaan
tetap akuntabel.

Dalam perspektif musthalah al-
hadits, sebab-sebab kedhaifan hadis
biasanya dipetakan ke dua ranah
besar. Pada ranah sanad, kelemahan
dapat terjadi karena sanad tidak
bersambung, adanya perawi majhul
(tidak jelas identitas dan keadaannya),
atau perawi yang dipersoalkan,
sehingga transmisi riwayat menjadi
tidak reliabel.

Sementara pada ranah matan,
kedhaifan dapat muncul ketika teks
mengandung indikasi problem seperti

kejanggalan (syudzudz) atau cacat

(termasuk bentuk-bentuk yang
menimbulkan  kecurigaan ilmiah),
misalnya bertentangan dengan

riwayat yang lebih kuat atau
mengandung makna yang tidak
sejalan dengan prinsip dasar yang
mapan.

Pemahaman pemetaan sebab-
sebab ini penting agar penilaian
“dhaif”  tidak

serampangan, melainkan melalui

dilakukan secara

indikator yang jelas apakah

masalahnya dominan pada jalur
periwayatan, pada kualitas perawi,
atau pada substansi teks (Hoiroh,
Rizkiy, & Sa’'diyah, 2025).

Implikasi praktis dari status dhaif
memunculkan diskusi penting tentang
batas pemakaian. Sejumlah kajian
menegaskan bahwa  perdebatan
paling sering terjadi pada penggunaan
hadis dhaif dalam ranah fada&’il al-
a‘mal (keutamaan amal), di mana
sebagian ulama memberi ruang
dengan syarat-syarat ketat misalnya
kelemahannya tidak tergolong berat
dan tidak bertentangan dengan dalil
yang lebih kuat sementara untuk
penetapan hukum yang mengikat
dibutuhkan kehati-hatian yang lebih
tinggi.

Pada level institusional,
penelitian tentang pemanfaatan hadis
DSN-MUI

menekankan pentingnya transparansi

dhaif dalam fatwa

status hadis dan evaluasi metodologis
(takhrij sanad-matan, perbandingan
dengan dalil magbul, serta kaidah
fikih) karena penggunaan hadis dhaif
yang tidak jelas standar dan
keterbukaannya dapat berpengaruh
pada kredibilitas argumentasi fatwa.
Dengan demikian, kajian hadis
dhaif tidak berhenti pada definisi,
tetapi menuntut pedoman akademik

51



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

yang tegas: menyebutkan status,
alasan kelemahan, dan konteks
pemakaian agar praktik ilmiah dan
edukasi  publik  terhindar  dari

kekeliruan dalil.

Hadis Maudhu’ (Palsu)

Hadis maudhu’ (palsu) adalah
riwayat yang tidak pernah diucapkan,
ditetapkan, atau disetujui oleh
Rasulullah  SAW, tetapi secara
sengaja disandarkan kepada beliau,
sehingga pada hakikatnya ia bukan
hadis, melainkan pernyataan manusia
yang “dipakaikan” otoritas Nabi (Nazili
& Musaddad, 2025).

Karena sifatnya yang
merupakan pemalsuan atas otoritas
kenabian, para ulama menempatkan
hadis maudhu’ sebagai bentuk riwayat
yang paling tertolak, dan menekankan
kewajiban untuk menjelaskan
statusnya bila disebutkan agar tidak
menipu publik.

Kajian mutakhir juga
menegaskan bahwa bahaya hadis
palsu bukan hanya pada kesalahan
informasi, tetapi pada dampak
luasnya terhadap iman, legislasi atau
istinbath, dan praktik ibadah, karena
riwayat palsu dapat mengarahkan

umat kepada kesimpulan agama yang

keliru namun terasa “sakral” karena
membawa nama Nabi.

Dari sisi sejarah dan motif,
pemalsuan hadis muncul sejak masa
awal Islam dan kerap dipicu oleh
pertentangan politik, fanatisme
golongan, perselisihan teologi dan
yurisprudensi, serta agenda kelompok
yang memusuhi Islam dari dalam
maupun luar.

Studi yang membahas
pemalsuan hadis menjelaskan bahwa
motif politik misalnya penguatan
legitimasi kelompok sering melahirkan
‘riwayat dukungan” yang sebenarnya
dibuat-buat, lalu disebarluaskan untuk
memengaruhi opini dan menguatkan
posisi ideologis (Usman, Wazir, &
Nasir, 2022).

Dalam kerangka identifikasi,
hadis maudhu’ kerap ditandai oleh
sanad yang tidak terpercaya, indikasi
perawi bermasalah, serta matan yang
bertentangan dengan Al-Qur'an dan
sunnah sahih, bertentangan dengan
ijma’ ulama, atau berisi makna yang
tidak rasional atau berlebihan
sehingga secara ilmiah memicu
kecurigaan kritik matan.

Pada konteks kontemporer,
tantangan hadis maudhu’ makin
menonjol karena media digital

mempercepat sirkulasi kutipan “hadis”

52



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

tanpa verifikasi, sementara sebagian
pengguna belum mampu
membedakan mana yang sahih, dhaif,
atau bahkan maudhu’.

Penelitian tentang penyebaran
hadis palsu di media sosial
menekankan perlunya etika bermedia:
tidak cepat percaya, memastikan
keaslian sebelum membagikan, dan
berani mengoreksi/menarik kembali
bila terlanjur menyebarkan riwayat
palsu. Sejalan dengan itu, kajian lain
menyoroti bahwa solusi edukatif perlu
diarahkan pada penguatan literasi
keislaman dan literasi  digital
(termasuk pemanfaatan perangkat
pencarian atau verifikasi), karena
tanpa kontrol epistemologis, ruang
digital rentan melahirkan distorsi
pemahaman hadis dan fragmentasi

otoritas keilmuan.

Analisis Komparatif

Analisis
klasifikasi hadis (shahih, hasan, dhaif
dan maudhu’) berangkat dari gagasan

komparatif pada

bahwa kualitas riwayat ditentukan
oleh terpenuhi atau tidaknya syarat
penerimaan (maqbal) pada sanad dan
matan.

Dalam  kajian  kontemporer
tentang klasifikasi kualitas hadis,

penekanan utama diletakkan pada

indikator:  ketersambungan sanad
(ittishal), integritas perawi (‘adalah),
ketelitian perawi (dabt), serta bebas
dari kejanggalan (syudzudz) dan
cacat tersembunyi (‘illah) sebagai
fondasi pembedaan derajat hadis.
Kerangka ini membuat perbandingan
antar-kategori menjadi sistematis:
bukan sekadar “kuat lemah” secara
umum, melainkan “seberapa jauh”
unsur sanad matan memenuhi
standar verifikasi ilmiah  dalam
musthalah al-hadits.

Dari sisi posisi epistemik, shahih
dan hasan sama-sama ditempatkan
sebagai hadis diterima (magbdal),
sedangkan dhaif dan maudhu’ berada
pada spektrum ditolak (mardud),
dengan tingkat penolakan paling
tegas pada maudhu’. Artikel klasifikasi
hadis (yang menelaah sahih, hasan,
dhaif dan maudhu’) menegaskan
bahwa perbedaan kunci antara sahih
dan hasan umumnya terletak pada
derajat dabt perawi, sementara
struktur syarat lain tetap dijaga (sanad
bersambung serta bebas syudzudz
dan ‘illah).

Sebaliknya, hadis dhaif dinilai
lemah karena gugurnya satu atau
lebih syarat penerimaan baik akibat
masalah sanad maupun problem pada
perawi yang menjadikan kekuatan

53



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

riwayat tidak mencapai standar
maqgbul. Pada aspek implikasi
kehujjahan  (penggunaan sebagai
dalil), analisis komparatif menuntut
pemetaan “zona aman” pemakaian
setiap kategori: hadis sahih dan hasan
lazimnya menjadi landasan
argumentasi, sedangkan hadis dhaif
memicu diskusi batas pemakaian, dan
hadis maudhu’ tidak dapat dijadikan
hujjah sama sekali.

Kajian dalam jurnal hukum IUS
QUIA IUSTUM yang menganalisis
hadis dhaif pada fatwa DSN-MUI
menunjukkan pentingnya standar dan
transparansi ketika hadis dhaif dipakai
sebagai basis argumentasi, karena
perbedaan ukuran (muhadditsin vs
fugahd’) dan ketidakjelasan kriteria
dapat memengaruhi bobot legitimasi
dan kredibilitas kesimpulan. Dengan
demikian, komparasi tidak berhenti
pada definisi, tetapi menjelaskan
konsekuensi metodologis: “diterima”
berarti dapat dipakai dengan bobot
yang proporsional, sedangkan “lemah
atau tertolak” menuntut pembatasan
atau penolakan total disertai
penjelasan status.

Analisis komparatif juga perlu
membedakan mekanisme penguatan
(li ghairihi) yang sering menjadi titik
salah paham. Dalam praktik kritik

hadis, sebuah riwayat yang tidak
mencapai derajat tinggi dapat
“terbantu” oleh jalur lain
(mutabi/syahid) jika kelemahannya

ringan sehingga sebagian riwayat

dapat naik pada spektrum
penerimaan.
Namun, penelitian tentang

pemakaian hadis dhaif dalam fatwa
menegaskan  bahwa  penguatan
semacam ini menuntut pembuktian
metodologis yang jelas, bukan
sekadar mengandalkan “banyak versi
beredar”, karena jenis kelemahan dan
kualitas jalur penguat menentukan
apakah riwayat layak terangkat atau
tetap tertolak.

Di titik ini, komparasi berfungsi
sebagai “alat kontrol”: ia memaksa
peneliti menguiji kualitas sanad—matan
secara bertahap sebelum menaikkan
status riwayat. Pada kategori paling
problematik, hadis maudhu’
dibandingkan dengan dhaif dengan
menekankan perbedaan ontologis:
dhaif masih mungkin merupakan
riwayat yang dinukil tetapi tidak
memenuhi syarat penerimaan,
sedangkan maudhu’ adalah riwayat
palsu yang sengaja dinisbatkan
kepada Nabi sehingga harus ditolak

tegas.

54



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Studi  tentang  pencegahan
pemalsuan hadis di era digital

menjelaskan bahwa pemalsuan dapat

dipicu beragam  motif dan
pencegahannya menuntut
kemampuan membedakan hadis

sahih dari hadis palsu serta etika
penyebaran. Sejalan dengan itu,
kajian Insaniyat mengenai dispersi
hadis palsu di media sosial
menawarkan pedoman praktis: tidak
cepat percaya, verifikasi sebelum
membagikan, dan bersedia mengakui
serta mengoreksi kesalahan jika
terlanjur menyebarkan riwayat palsu.

Komparasi di sini memberi
dampak langsung: semakin rendah
kualitas riwayat (terlebih maudhu’),
semakin ketat kewajiban klarifikasi
dan pencegahan penyebarannya.
Sebagai sintesis, analisis komparatif
yang kuat biasanya dirumuskan dalam
peta kerja (protokol): (1) telusuri
sumber (takhrij) dan kumpulkan jalur,
(2) nilai ketersambungan sanad, (3) uji
kredibilitas perawi, (4) bandingkan
jalur untuk mendeteksi syudzidz, (5)
simpulkan derajat dan tuliskan
konsekuensi pemakaian, lalu (6)
terapkan etika publikasi khususnya di
ruang digital.

Dengan langkah ini, komparasi
tidak hanya menghasilkan “tabel

perbedaan”, tetapi menjadi kerangka
operasional yang menjelaskan
mengapa shahih—hasan berada pada
koridor magbul, mengapa dhaif
memerlukan batasan pemakaian yang
ketat dan transparan, serta mengapa
maudhu’ harus ditolak total dan

dicegah penyebarannya.

Implikasi untuk Studi Islam

Kontemporer

Implikasi  klasifikasi  kualitas
hadis (shahih, hasan, dhaif dan
maudhu’) bagi studi Islam

kontemporer pertama-tama tampak
pada penguatan standar epistemik
dalam riset, pengajaran, dan
penulisan ilmiah. Di tengah arus
informasi yang cepat, studi Islam
dituntut menata ulang “tata kelola
dalil” agar setiap kutipan hadis disertai
status kualitas, rujukan takhrij, dan
alasan metodologis yang memadai,
sehingga argumen keagamaan tidak
sekadar persuasif tetapi juga dapat
diverifikasi (Mika & Fauziyah, 2025).

Temuan kajian tentang
pemalsuan hadis di era digital
menegaskan bahwa lemahnya
verifikasi membuat masyarakat rentan
menerima riwayat yang keliru atas
nama agama, sehingga disiplin

musthalah dan kritik sanad—-matan

55



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

semakin relevan untuk melindungi
integritas pengetahuan Islam
kontemporer.

Implikasi berikutnya adalah pada
dakwah dan praktik keberagamaan di
ruang digital: transformasi digital
dakwah,

menghadirkan

memperluas  jangkauan
namun  sekaligus
tantangan berupa bias informasi,
rendahnya literasi digital, dan potensi
penyederhanaan ajaran  menjadi
potongan konten yang kehilangan
konteks.

Dalam lanskap seperti ini,
klasifikasi hadis bukan hanya materi
teori  ulumul hadis, melainkan
perangkat literasi publik  untuk
memilah konten, khususnya agar
hadis dhaif tidak dipakai melampaui
batasnya dan hadis maudhu’ tidak
tersebar tanpa klarifikasi.

Penelitian netnografi tentang
respons komunitas TikTok terhadap
hadis palsu menunjukkan bahwa
media sosial dapat menjadi ruang
subur misinformasi sekaligus ruang
edukasi, karena sebagian akun
melakukan verifikasi dan memberi
penjelasan ini menandakan
kebutuhan penguatan “etika verifikasi”
dan “budaya tabayyun” Dberbasis
kaidah musthalah di ranah publik

digital.

Implikasi ketiga berkaitan
dengan agenda riset dan metodologi
studi Islam modern, yakni dorongan
untuk mengembangkan model kerja
yang memadukan tradisi kritik klasik
dengan kebutuhan kontemporer:
penggunaan perangkat pencarian
digital, rujukan basis data hadis, dan
pedoman komunikasi ilmiah yang
transparan saat menyebutkan derajat
hadis.

Studi tentang penanganan hadis
palsu di media sosial menekankan
pedoman praktis misalnya menahan
diri dari menyebarkan konten sebelum
jelas statusnya dan menyertakan
keterangan bila hadis bermasalah
yang dapat diadopsi sebagai protokol
etika penelitian sekaligus etika
publikasi dakwah.

Dengan demikian, kajian kualitas
hadis memberi kontribusi nyata bagi
studi Islam kontemporer: memperkuat
akuntabilitas ilmiah, meningkatkan
literasi keagamaan-digital, dan
membangun ekologi pengetahuan
yang lebih tahan terhadap

misinformasi berbasis otoritas agama.

D. Kesimpulan
Kesimpulan dari pembahasan di
atas menegaskan bahwa Iimu

Musthalah al-Hadits berfungsi sebagai

56



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

perangkat ilmiah untuk menilai
otentisitas riwayat melalui kritik sanad
dan matan, dengan indikator utama:
ittishal sanad, kualitas perawi serta
bebas dari syudzudz dan fillat.
Berdasarkan kerangka ini, hadis
terbagi pada spektrum penerimaan
dalam hadis shahih dan hadis hasan
tergolong maqbdl karena memenuhi
syarat penerimaan dan perbedaannya
terutama pada tingkat ketelitian
perawi (dhabit), dimana hasan berada
satu tingkat di bawah sahih.

Sebaliknya, hadis dhaif dinilai
lemah karena tidak terpenuhinya satu
atau lebih syarat penerimaan,
sedangkan hadis maudhu’ adalah
riwayat palsu yang secara prinsip
tertutup peluang kehujjahannya dan
wajib dicegah penyebarannya tanpa
klarifikasi status. Secara komparatif,
hasil analisis menunjukkan bahwa
perbedaan empat kategori hadis tidak
hanya bersifat definisional, tetapi juga
berkonsekuensi metodologis pada
pemakaian dalil yaitu sahih hasan
dapat dijadikan  hujjah,  dhaif
memerlukan pembatasan ketat dan
transparansi.

Implikasi untuk studi Islam
kontemporer adalah perlunya tata
kelola dalil yang lebih akuntabel,

terutama di era digital yaitu pada

setiap penggunaan hadis dalam riset,
pendidikan, dan dakwah idealnya
menyertakan status kualitas, rujukan
takhrij, dan etika verifikasi sebelum
disebarluaskan. Dengan demikian,

pembahasan ini menempatkan

klasifikasi hadis sebagai fondasi
epistemik yang menjaga integritas

iimu, mencegah misinformasi

keagamaan, dan memperkuat literasi
umat dalam berinteraksi dengan hadis
secara bertanggung jawab.

DAFTAR PUSTAKA

Akbar, N., & Ali, M. (2025). Hadis
sahih, hasan, daif dan maudu’.
Mahad Aly Journal of Islamic
Studies, 4(1), 58-85.

Anam, K., Abror, I., & Hasbillah, A.
(2025). Beyond al-Jarh wa at-Ta
‘dil: A Critical Study of the
Narrators Accused of Lying in
Sunan Ibn Majah. Jurnal Studi
lImu-llmu Al-Qur'an Dan Hadis,
26(1), 2548-4737.

Arikunto, S. (2021). Metode Penelitian
Kualitatif. Jakarta: Bumi Aksara.

Fahmi, M. A., Arifin, L. M. A, &
Munawaroh, R. (2025). Klasifikasi
Hadis Berdasarkan  Jumlah
Sanad: Mutawatir, Ahad,
Masyhur,’Aziz, Ghorib: Klasifikasi
Hadis Berdasarkan  Jumlah
Sanad: Mutawatir, Ahad,
Masyhur,’Aziz, Ghorib. SUAR:
Jurnal Studi Pendidikan Islam,
1(1), 50-64.

Ginting, E. B.
Penelitian

(2024). Metode
Sanad. SHAHIH

57



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

(Jurnal llimu Kewahyuan), 7(1),
73-84.

Hasanah, U. (2026). KONSEP
DASAR STUDI HADITS. Journal
Analisis Niaga Dan Ilimu Sosial,
1(2), 101-112.

Hoiroh, N., Rizkiy, M. |., & Sa’diyah, F.
(2025). Memahami Kriteria dan
Implikasi Pengamalan Hadis-
Hadis Daif Perspektif Yusuf al-
Qardhawi. Journal of Hadith
Studies, 8(1), 52—-67.

Karina, A., Kurniawan, R., & Millah, M.
(2025). Penelitian Hadis Dhaif
Melalui Perspektif Tarikh Al-
Ruwah: Analisis Kritis Terhadap
Validitas Periwayatan. Jurnal
Sosial Teknologi, 5(6).

Mika, A., & Fauziyah, F. (2025).
Confronting Misinformation:
TikTok Community Response to
Fake Hadith in#
8junimuhammadwafat and
Verification Efforts on Social
Media. Afkaruna: International
Journal of Islamic Studies (AlJIS),
2(2), 169-185.

Nabil, A. (2023). KRITIK SANAD
HADIS-HADIS TENTANG
TAHARAH PADA BUKU FIQH
ISLAM KARANGAN SULAIMAN
RASJID. FU.

Nazili, A., & Musaddad, E. (2025).
Hadis di Era Digital: Tantangan
dan Peluang Penggunaan
Teknologi dalam Studi Hadis. AS-
SAHLA JOURNAL OF ISLAMIC
STUDIES, 1(1), 66-76.

Nurhayati, N., & Rosadi, K. I. (2022).

Determinasi Manajemen
Pendidikan Islam: Sistem
Pendidikan, Pengelolaan
Pendidikan dan Tenaga

Pendidikan Islam. International

Edition, 3(1), 451-464.

Pratiwi, S. H., Fakhrin, N., Septiana,
V. W., Ekawati, R., Anita, N., &
lyasa, N. (2024). Klasifikasi
Hadits Berdasarkan Kualitas:
Kajian Tentang Hadis Sahih,
Hasan, dan Dhaif. Jurnal Media
lImu, 3(2), 181-193.

Rahmawati, F. S., & Fatoni, M. (2023).
Tinjauan Historis Pembagian
Hadis Beserta Macam-Macam
Hadis. DIRAYAH: Jurnal IlImu
Hadis, 4(1), 36-49.

Rokib, M. (2025). URGENSI ILMU AL-
JARH WA AT-TADIL DALAM
MENJAGA KEMURNIAN HADIS.
MAHAD ALY JOURNAL OF
ISLAMIC STUDIES, 4(1), 211-
221.

SHOFWAN, A. C. H. (2021). HADIS
DITINJAU DARI SEGI
KUANTITAS DAN KUALITAS.

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian
Pendidikan Pendekatan
Kuantitatif, Kualitatif dan R&D.
Bandung: Alfabeta.

Tambak, S. P., & Khairani, K. (2023).
Kualitas Kehujjahan Hadis
(Sahih, Hasan, Dhaif).
Tarbiatuna: Journal of Islamic
Education Studies, 3(1), 117—
128.

Usman, A. H., Wazir, R., & Nasir, M.
N. (2022). How to Deal with the
Fabricated Hadith: Some Notes
for Hadith Dispersion in Social
Media. Insaniyat: Journal of Islam
and Humanities, 7(1), 29-41.

58



