
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

40 
 

  HADIS SHAHIH, HADIS HASAN, HADIS DHOIF DAN HADIS 
MAUDHU’I 

1Diyah Pratiwi, 2Fadhila Rahmi, 3Misbah 
1,2,3 Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an Kepulauan Riau 

diyah.pratiwi.1224@gmail.com1, fadhiladila2101@gmail.com2, 
h.misbah2589@gmail.com3    

 
 

ABSTRACT 

This study examines the classification of ḥadīth authenticity ṣaḥīḥ, ḥasan, ḍaʿīf, and 
mawḍūʿ (fabricated) as a fundamental framework for determining the evidentiary 
authority of prophetic reports in Islamic scholarship. The study is motivated by the 
persistent circulation and use of ḥadīths without adequate verification in academic 
discussions, religious instruction, and digital platforms, which may lead to inaccurate 
religious conclusions. The aims of this research are to: (1) explain the definitions 
and criteria of each ḥadīth category based on the principles of muṣṭalaḥ al-ḥadīth; 
(2) identify major factors contributing to ḥadīth weakness and the emergence of 
fabricated reports; and (3) map the implications of each category’s authority 
(ḥujjiyyah) for legal reasoning and the reinforcement of Islamic values. This research 
employs a library based (literature) method with descriptive analytical and 
comparative approaches by reviewing primary classical works of ḥadīth 
methodology along with relevant supporting studies. The findings indicate that ṣaḥīḥ 
ḥadīths fulfill the requirements of uninterrupted chains of transmission, transmitter 
integrity and precision, and freedom from irregularity (shudhūdh) and hidden defects 
(ʿillah). Ḥasan ḥadīths meet similar criteria but with a lower level of transmitter 
precision compared to ṣaḥīḥ. Ḍaʿīf ḥadīths result from the failure to satisfy one or 
more acceptance conditions in either the chain (isnād) or the text (matn). Mawḍūʿ 
reports are fabricated and therefore cannot be used as evidence; disseminating 
them without clarifying their status is religiously impermissible. The study 
recommends strengthening ḥadīth verification literacy through consistent 
application of isnād and matn criticism and the use of authoritative references to 
ensure responsible and accurate utilization of ḥadīth in education, preaching, and 
research. 

Keywords: ṣaḥīḥ ḥadīth; ḥasan ḥadīth; ḍaʿīf ḥadīth; mawḍūʿ (fabricated) ḥadīth; 
muṣṭalaḥ al-ḥadīth. 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas klasifikasi kualitas hadis, yaitu hadis shahih, hadis hasan, 
hadis dhaif, dan hadis maudhu’, sebagai fondasi penting dalam penetapan otoritas 
dalil pada studi Islam. Latar belakang penelitian berangkat dari masih ditemukannya 
penggunaan hadis tanpa verifikasi kualitas, baik dalam kajian akademik, 

mailto:diyah.pratiwi.1224@gmail.com1
mailto:fadhiladila2101@gmail.com2
mailto:h.misbah2589@gmail.com


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

41 
 

pembelajaran, maupun ruang digital, yang berpotensi melahirkan kesimpulan 
keagamaan yang kurang tepat. Penelitian ini bertujuan: (1) menjelaskan definisi dan 
kriteria masing-masing kategori hadis berdasarkan kaidah musthalah al-hadits; (2) 
mengidentifikasi faktor utama yang menyebabkan kedhaifan hadis dan kemunculan 
hadis palsu; serta (3) memetakan implikasi kehujjahan (otoritas) setiap kategori 
dalam praktik pengambilan hukum dan penguatan nilai-nilai keislaman. Metode 
yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan 
pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif, melalui penelaahan literatur primer 
ilmu hadis dan kajian pendukung yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa hadis shahih memenuhi syarat kesinambungan sanad, integritas dan 
ketelitian perawi, serta terbebas dari syudzudz dan ‘illat; hadis hasan memiliki 
kriteria yang serupa dengan tingkat ketelitian perawi yang berada di bawah shahih; 
hadis dhaif terjadi karena tidak terpenuhinya satu atau lebih syarat penerimaan 
hadis, baik pada aspek sanad maupun matan; sedangkan hadis maudhu’ 
merupakan hadis palsu yang tidak boleh dijadikan hujjah dan haram disebarkan 
tanpa penjelasan statusnya. Penelitian ini merekomendasikan penguatan literasi 
verifikasi hadis melalui pemahaman prinsip kritik sanad dan matan serta 
pemanfaatan rujukan otoritatif, agar penggunaan hadis dalam pendidikan, dakwah, 
dan penelitian lebih akurat dan bertanggung jawab. 
 
Kata kunci: hadis shahih; hadis hasan; hadis dhaif; hadis maudhu’; musthalah al-
hadits. 
 
A. Pendahuluan  

Hadis menempati posisi sentral 

sebagai sumber ajaran Islam setelah 

Al-Qur’an, sehingga isu otentisitas 

(kesahihan) riwayat bukan sekadar 

persoalan akademik, melainkan 

berimplikasi langsung pada praktik 

keberagamaan, pembentukan otoritas 

keilmuan, serta ketepatan 

argumentasi hukum (istinbāṭ).  

Dalam tradisi ilmu hadis, 

kebutuhan menjaga integritas sunnah 

mendorong lahirnya perangkat 

konseptual dan metodologis yang 

menilai kualitas riwayat melalui kritik 

sanad dan matan, yang kemudian 

melahirkan klasifikasi pokok seperti 

hadis ṣaḥīḥ, ḥasan, ḍa‘īf, dan mawḍū‘ 

(palsu) (Anam, Abror, & Hasbillah, 

2025). 

Secara konseptual, literatur 

mutakhir di lingkungan kajian hadis 

Indonesia masih menunjukkan 

kebutuhan pemetaan yang lebih 

“operasional” yakni penjelasan 

kategori kualitas hadis yang tidak 

hanya berhenti pada definisi, tetapi 

juga menegaskan batas pemakaian 

(ḥujjiyyah) dalam konteks 

kontemporer.  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

42 
 

Misalnya, studi yang mengulas 

empat kategori utama hadis 

menekankan bahwa ṣaḥīḥ dan ḥasan 

tergolong maqbūl (diterima) dan dapat 

menjadi dasar pengamalan, 

sementara ḍa‘īf dan mawḍū‘ tergolong 

mardūd (ditolak), dengan catatan 

terdapat perdebatan ulama terkait 

pemanfaatan ḍa‘īf dalam ranah faḍā’il 

al-a‘māl (keutamaan amal) secara 

bersyarat.  

Di sisi lain, kajian tentang “hadis 

palsu” menegaskan persoalan klasik: 

masyarakat kerap kesulitan 

membedakan hadis ṣaḥīḥ dan 

mawḍū‘, sementara verifikasi yang 

memadai menuntut pengetahuan 

sanad matan dan rujukan takhrij yang 

akurat. 

Pada level praktik, perbedaan 

cara pandang antara muhaddithūn 

dan fuqahā’ terhadap hadis ḍa‘īf juga 

terus menjadi isu penting. Penelitian 

yang mengkaji penggunaan hadis 

ḍa‘īf dalam fatwa menunjukkan bahwa 

perbedaan standar dan transparansi 

status hadis dapat berdampak pada 

kredibilitas argumentasi misalnya 

ketika sebuah hadis dipakai sebagai 

penguat, tetapi tidak disertai 

penjelasan memadai tentang 

kelemahan sanad atau konteks 

kehujjahannya.  

Temuan seperti ini 

memperlihatkan bahwa problem 

klasifikasi hadis tidak hanya teoretik, 

melainkan menyentuh tata kelola dalil 

dalam wacana keagamaan yang 

berdampak luas pada publik. Dalam 

konteks digital, urgensi penelitian 

semakin menguat karena ekosistem 

informasi mendorong “viralisasi” 

kutipan hadis tanpa kontrol kualitas 

yang memadai.  

Sejumlah studi menyoroti bahwa 

penyebaran hadis mawḍū‘ melalui 

teknologi informasi terjadi karena 

rendahnya kesadaran, ketergesa-

gesaan berbagi, dan minimnya 

pengecekan sumber; karenanya 

diperlukan pedoman praktis agar 

publik menunda penyebaran sampai 

status riwayat jelas.  

Literatur lain juga menekankan 

bahwa ruang dakwah digital 

membawa peluang besar sekaligus 

tantangan, khususnya terkait 

otentisitas konten keislaman dan 

risiko misinformasi; hal ini menuntut 

kerangka etik–literasi agar publik 

mampu menilai validitas materi 

keagamaan yang beredar.  

Sejalan dengan itu, studi kritik 

periwayat menegaskan bahwa kehati-

hatian dalam menilai kredibilitas 

perawi tetap relevan karena di dalam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

43 
 

korpus hadis terdapat periwayat yang 

dipersoalkan integritasnya; kerja kritik 

hadis diperlukan agar umat terlindungi 

dari riwayat yang menyesatkan. 

Dengan demikian, diskursus 

otentisitas hadis berkelindan antara 

fondasi klasik kritik sanad matan dan 

tantangan kontemporer berupa 

reproduksi cepat di media digital. 

Berdasarkan peta studi tersebut, 

celah penelitian (research gap) yang 

tampak adalah: (1) pembahasan 

kategori ṣaḥīḥ–ḥasan–ḍa‘īf–mawḍū‘ 

sering terpisah dari persoalan 

“protokol pemakaian” (kapan 

boleh/tidak boleh dijadikan dalil, dan 

bagaimana menarasikan statusnya 

secara bertanggung jawab); (2) kajian 

ḍa‘īf banyak difokuskan pada 

perdebatan normatif atau studi kasus, 

namun belum selalu diikat dengan 

model literasi publik yang mudah 

dipraktikkan; dan (3) kajian 

penyebaran hadis palsu di ruang 

digital sering menekankan aspek 

fenomenologis (penyebaran atau 

viral), tetapi belum selalu 

mengembalikan pembaca pada 

kerangka klasifikasi musthalaḥ yang 

operasional untuk verifikasi cepat 

namun ilmiah. 

Dengan demikian, 

kebaruan/keunikan penelitian yang 

diajukan dalam artikel ini adalah 

penyusunan kerangka terpadu yang 

menjembatani: (a) definisi dan 

indikator pokok tiap kategori hadis 

(ṣaḥīḥ, ḥasan, ḍa‘īf, mawḍū‘) berbasis 

kritik sanad–matan; (b) implikasi 

kehujjahan (pemakaian sebagai dalil 

hukum/akidah vs ranah non-hukum 

seperti faḍā’il), termasuk cara 

pelabelan status secara transparan; 

dan (c) protokol literasi-verifikasi untuk 

konteks pendidikan, dakwah digital, 

dan penyusunan karya ilmiah agar 

kutipan hadis selalu disertai rujukan 

takhrij, status, serta batas 

penggunaannya.  

Gagasan integratif ini relevan 

karena studi-studi mutakhir sendiri 

menegaskan kebutuhan kehati-hatian 

dan pedoman praktis untuk mencegah 

penyebaran riwayat palsu/keliru di era 

ICT dan media sosial. 

Justifikasi pentingnya penelitian 

ini terletak pada tiga hal. Pertama, 

secara ilmiah, penguatan kerangka 

klasifikasi dan pemakaian hadis 

memperbaiki kualitas argumentasi 

akademik dan mendorong 

standardisasi sitasi hadis yang 

akuntabel. Kedua, secara sosial-

keagamaan, penelitian ini membantu 

meminimalkan misinformasi dan 

penyebaran hadis mawḍū‘ yang dapat 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

44 
 

merusak pemahaman umat serta 

memicu konflik interpretasi di ruang 

publik digital.  

Ketiga, secara edukatif, artikel ini 

dapat menjadi rujukan ringkas namun 

metodologis bagi pendidik, dai, 

mahasiswa, dan pengelola konten 

agar mampu menyaring hadis secara 

bertanggung jawab sebelum 

diamalkan dan disebarluaskan. 

 

B. Metode Penelitian  
Metodologi penelitian ini 

menggunakan penelitian kepustakaan 

(library research) (Nurhayati & Rosadi, 

2022) karena seluruh data diperoleh 

dari sumber-sumber tertulis, terutama 

kitab-kitab musthalah al-hadits, kitab 

rijal atau jarh wa ta‘dil, serta artikel 

jurnal ilmiah yang relevan dengan 

tema klasifikasi hadis.  

Pendekatan yang dipakai adalah 

kualitatif-deskriptif dengan pola 

analitis-komparatif, yaitu 

mendeskripsikan konsep dasar hadis 

shahih, hasan, dhaif, dan maudhu’, 

kemudian menganalisis indikator 

penerimaan atau penolakan hadis, 

serta membandingkan perbedaan 

karakteristik masing-masing kategori 

beserta konsekuensi kehujjahannya 

dalam praktik keagamaan dan 

akademik. 

Fokus kajian penelitian 

diarahkan pada empat kategori 

kualitas hadis, meliputi definisi, 

syarat/kriteria penilaian, sebab-sebab 

kedhaifan, indikator kepalsuan hadis, 

dan batas pemanfaatannya. Unit 

analisis dalam penelitian ini adalah 

konsep-konsep dan kaidah yang 

digunakan ulama hadis dalam menilai 

kualitas riwayat, baik pada aspek 

sanad (ketersambungan periwayatan, 

integritas dan ketelitian perawi) 

maupun aspek matan (terhindar dari 

kejanggalan/syudzudz dan cacat 

tersembunyi/‘illah).  

Data primer penelitian 

mencakup literatur klasik dan otoritatif 

di bidang ulumul hadis, sedangkan 

data sekunder berasal dari artikel 

jurnal kontemporer yang membahas 

penggunaan hadis dhaif, fenomena 

hadis palsu, dan tantangan verifikasi 

hadis di ruang publik, khususnya 

media digital. 

Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui studi dokumentasi, 

yaitu menginventarisasi sumber 

(Sugiyono, 2022), mengklasifikasikan 

temuan sesuai kategori hadis, dan 

mencatat pernyataan penting yang 

menjelaskan kriteria penilaian serta 

implikasi penggunaannya.  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

45 
 

Data yang terkumpul kemudian 

dianalisis menggunakan analisis isi 

(content analysis) untuk 

mengekstraksi makna, pola, dan 

prinsip-prinsip penilaian hadis dari 

teks, lalu dilanjutkan dengan analisis 

komparatif untuk memetakan 

persamaan dan perbedaan shahih, 

hasan, dhaif dan maudhu’ dalam satu 

kerangka terpadu.  

Proses analisis dilakukan 

melalui tahapan reduksi data, 

penyajian data (misalnya dalam 

uraian sistematis dan tabel 

perbandingan), serta penarikan 

kesimpulan berupa sintesis kriteria 

dan protokol pemakaian hadis secara 

bertanggung jawab (Arikunto, 2021). 

Untuk menjaga keabsahan data, 

penelitian ini menerapkan triangulasi 

sumber, yakni membandingkan 

penjelasan dari beberapa rujukan 

utama dan kajian kontemporer, serta 

melakukan pemeriksaan konsistensi 

istilah teknis agar sesuai dengan 

disiplin ilmu hadis. Dalam penelitian 

ini, hadis shahih dipahami sebagai 

riwayat yang memenuhi syarat 

penerimaan (sanad bersambung, 

perawi adil dan dhabith, bebas dari 

syudzudz dan ‘illah), hadis hasan 

dipahami sebagai riwayat yang 

memenuhi syarat serupa dengan 

tingkat ketelitian perawi di bawah 

shahih, hadis dhaif dipahami sebagai 

riwayat yang tidak memenuhi satu 

atau lebih syarat penerimaan, 

sedangkan hadis maudhu’ dipahami 

sebagai riwayat palsu yang tidak 

boleh dijadikan hujjah dan tidak boleh 

disebarkan tanpa penjelasan 

statusnya.  

Adapun batasan penelitian ini 

adalah tidak melakukan takhrij rinci 

terhadap banyak hadis secara luas, 

melainkan menggunakan contoh 

secukupnya untuk menguatkan 

penjelasan, dengan fokus utama pada 

penguatan kerangka klasifikasi, 

indikator penilaian, dan implikasi 

kehujjahan dalam konteks 

kontemporer. 

 

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan  
Konsep Dasar Ilmu Musthalah al-
Hadits 

Konsep dasar Ilmu Musthalah al-

Hadits pada intinya adalah 

seperangkat istilah teknis dan kaidah 

metodologis yang disepakati ulama 

hadis untuk membaca, menilai, dan 

menguji riwayat nabi agar jelas mana 

riwayat yang dapat diterima (maqbūl) 

dan mana yang harus ditolak 

(mardūd) (Hasanah, 2026).  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

46 
 

Dalam kerangka ini, “musthalah” 

dipahami sebagai istilah-istilah yang 

dipakai ulama hadis untuk suatu 

makna teknis tertentu, sehingga 

pembahasan hadis dapat dilakukan 

secara presisi, terukur, dan dapat 

dipertanggungjawabkan. Selanjutnya, 

ulama membedakan ilmu hadis 

menjadi dua arus besar: hadis riwāyah 

dan hadis dirāyah. Pembidangan ini 

menegaskan bahwa musthalah tidak 

hanya mengurusi “hafalan teks”, tetapi 

juga “sistem verifikasi ilmiah” yang 

menjadi fondasi kritik hadis (Fahmi, 

Arifin, & Munawaroh, 2025). 

Secara struktur, musthalah al-

hadits bertumpu pada tiga unsur 

kunci: sanad (rantai periwayat), matan 

(teks atau isi riwayat), dan rawi (para 

perawi). Dalam penelitian sanad, 

sanad diposisikan sebagai “jalur yang 

mengantarkan kepada matan”, 

sehingga sebuah riwayat tidak dinilai 

sebagai hadis nabi tanpa keberadaan 

sanad yang dapat dilacak; karena itu, 

kajian sanad menjadi “neraca” awal 

untuk menimbang kuat lemahnya 

riwayat (Ginting, 2024).  

Secara praktis, penelitian sanad 

menempuh langkah-langkah seperti 

menghimpun seluruh jalur 

periwayatan (takhrīj), melakukan 

i‘tibār untuk melihat penguat 

(mutābi‘/syāhid), mengidentifikasi 

biografi para perawi, menilai 

ketersambungan (ittiṣāl), serta 

memeriksa kemungkinan kejanggalan 

(syudzūdz) dan cacat tersembunyi 

(‘illah).  

Di saat yang sama, kritik matan 

dipahami sebagai pengujian isi 

riwayat agar tetap koheren dengan 

prinsip-prinsip dasar agama (misalnya 

keselarasan dengan Al-Qur’an dan 

riwayat yang lebih kuat) dan 

rasionalitas yang sehat, sehingga 

verifikasi tidak berhenti pada “rantai” 

tetapi juga menyentuh “substansi”. 

Salah satu pilar paling penting 

dalam musthalah adalah ilmu al-jarḥ 

wa al-ta‘dīl, yaitu perangkat penilaian 

kredibilitas perawi melalui kritik (jarḥ) 

dan pujian (ta‘dīl) terhadap kualitas 

moral (‘adālah) dan ketelitian (ḍabṭ) 

mereka. Dalam konteks ini, validitas 

hadis dinilai sangat bergantung pada 

integritas perawi yang hanya bisa 

dipastikan lewat metode ilmiah yang 

ketat; karena itu, jarḥ wa ta‘dīl 

diposisikan sebagai instrumen 

penjaga kemurnian transmisi hadis 

(Nabil, 2023).  

Kajian kontemporer juga 

menunjukkan bahwa tradisi jarḥ wa 

ta‘dīl memiliki ragam metodologi dan 

tingkatan penilaian, misalnya ketika 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

47 
 

dibandingkan pola kerja dua otoritas 

besar kritik perawi seperti Ibnu Abī 

Ḥātim ar-Rāzī dan Ibnu Ḥajar al-

‘Asqalānī, yang sama-sama 

menekankan kehati-hatian dan 

rujukan pada otoritas kritik 

sebelumnya, meski detail kategorisasi 

dan redaksi penilaiannya dapat 

berbeda.  

Dengan demikian, musthalah al-

hadits tidak hanya 

“mengklasifikasikan hadis”, tetapi juga 

membangun quality control 

periwayatan melalui standar evaluasi 

manusia (perawi) yang terukur (Rokib, 

2025). Pada tahap lanjut, musthalah 

mengembangkan berbagai skema 

klasifikasi hadis baik dari sisi kuantitas 

jalur periwayatan maupun dari sisi 

kualitas penerimaan riwayat.  

Kajian klasifikasi berdasarkan 

jumlah sanad menegaskan bahwa 

pemetaan kuantitas jalur periwayatan 

membantu peneliti menilai derajat 

otentisitas dan “kekuatan” riwayat 

untuk kepentingan argumentasi ilmiah 

maupun penetapan hukum. Di ranah 

metodologi, takhrīj al-ḥadīth tampil 

sebagai praktik operasional dari 

prinsip musthalah dengan menelusuri 

sumber, menilai sanad matan, dan 

menentukan derajat hadis yang 

mensyaratkan penguasaan istilah 

musthalah, pengetahuan kitab-kitab 

induk, serta kemampuan evaluasi 

perawi melalui ilmu rijal.  

Menariknya, literatur terbaru 

juga menekankan bahwa di era digital 

takhrij berkembang melalui kombinasi 

metode manual dan digital 

(perpustakaan elektronik dan platform 

daring) untuk meningkatkan efisiensi 

sekaligus menjaga akurasi, terutama 

menghadapi maraknya sirkulasi hadis 

tanpa verifikasi di ruang publik. 

 
Hadis Shahih 

Hadis shahih dalam tradisi ilmu 

hadis diposisikan sebagai riwayat 

dengan kualitas tertinggi dan diterima 

sebagai hujjah (landasan argumentasi 

keagamaan) karena memenuhi 

kriteria ketat pada aspek sanad dan 

matan (Akbar & Ali, 2025).  

Secara definisional, hadis shahih 

adalah riwayat yang sanadnya 

bersambung, diriwayatkan oleh 

perawi yang ‘adil dan dhabit, serta 

bebas dari syudzudz (kejanggalan 

yang menyelisihi riwayat lebih kuat) 

dan bebas dari ‘illat (cacat 

tersembunyi).  

Karena itu, penilaian “shahih” 

bukan sekadar label, tetapi 

kesimpulan ilmiah hasil verifikasi 

berlapis yang menegaskan validitas 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

48 
 

periwayatan dan keterandalan isi 

hadis untuk dijadikan rujukan dalam 

aqidah, ibadah, dan penetapan hokum 

(Rahmawati & Fatoni, 2023). 

Kriteria-kriteria shahih tersebut 

bekerja sebagai satu sistem: ittishal 

al-sanad memastikan tidak ada mata 

rantai periwayatan yang terputus; 

‘adalah menuntut integritas moral 

perawi agar transmisi tidak tercemari 

bias dan pelanggaran etika; 

sedangkan dhabit menuntut ketelitian 

hafalan atau akurasi catatan agar 

tidak terjadi distorsi redaksi maupun 

makna.  

Pada sisi matan, unsur syudzudz 

dan ‘illat berfungsi sebagai “uji kualitas 

lanjutan”: sebuah riwayat bisa tampak 

kuat dari sanadnya, tetapi tetap dikritik 

bila bertentangan dengan riwayat 

yang lebih kuat atau ditemukan cacat 

halus yang merusak validitasnya.  

Dengan demikian, “shahih” 

menggambarkan kombinasi antara 

kredibilitas perawi, kesinambungan 

transmisi, dan ketahanan teks dari 

problem kontradiksi serta cacat 

tersembunyi. 

Dalam pengembangan 

klasifikasi, ulama juga membedakan 

shahih li dzatihi dan shahih li ghairihi. 

Shahih li dzatihi adalah riwayat yang 

memenuhi lima syarat kesahihan 

dengan kekuatan internalnya sendiri, 

sedangkan shahih li ghairihi ialah 

riwayat yang pada mulanya belum 

mencapai derajat shahih (karena 

kelemahan ringan), namun menguat 

setelah mendapat penguat dari jalur 

lain atau qarinah sehingga dinilai 

shahih “karena faktor eksternal”.  

Penjelasan ini penting dalam 

riset dan praktik keagamaan 

kontemporer: status shahih tidak 

boleh dipakai serampangan, tetapi 

harus ditopang oleh proses 

penelusuran, pembandingan jalur, 

dan disiplin kritik sanad dan matan 

terutama di era digital saat riwayat 

beredar cepat dan risiko misinformasi 

meningkat (Tambak & Khairani, 

2023). 
 

Hadis Hasan 
Hadis hasan menempati posisi 

penting dalam klasifikasi kualitas 

riwayat karena berada “di tengah” 

antara hadis sahih (paling kuat) dan 

hadis dhaif (lemah), sehingga ia 

menjadi kategori penerimaan yang 

banyak dipakai dalam penetapan 

hukum dan penguatan ajaran selama 

memenuhi indikator yang ditetapkan 

ulama hadis (SHOFWAN, 2021).  

Dalam banyak kajian 

kontemporer, hadis hasan dijelaskan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

49 
 

sebagai riwayat yang sebagian besar 

memenuhi syarat hadis sahih, tetapi 

tingkat ketelitian (ḍabṭ atau dhabit) 

perawinya tidak setinggi perawi hadis 

sahih, sementara unsur-unsur lainnya 

tetap terjaga. Karena itu, istilah 

“hasan” tidak identik dengan 

“meragukan”, melainkan 

menunjukkan standar penerimaan 

yang sah secara metodologis, walau 

berada di bawah derajat sahih. 

Dari sisi definisi teknis, hadis 

hasan dirumuskan sebagai riwayat 

yang sanadnya bersambung, 

diriwayatkan oleh perawi yang adil 

dan memiliki dhabit (ketelitian) 

meskipun “tidak sempurna/lebih 

rendah” dibanding hadis sahih, serta 

bebas dari syudzudz (kejanggalan 

yang menyelisihi riwayat lebih kuat) 

dan bebas dari ‘illat (cacat 

tersembunyi yang merusak) (Pratiwi et 

al., 2024).  

Dengan rumusan ini, penilaian 

“hasan” tetap mengandaikan kerja 

verifikasi sanad dan matan, bukan 

hanya penilaian selera atau perkiraan 

umum. Oleh sebab itu, ketika sebuah 

riwayat dinilai hasan, inti 

perbedaannya dengan sahih biasanya 

terletak pada tingkat kekuatan 

ketelitian perawi, bukan pada 

putusnya sanad atau adanya cacat 

serius yang menjadikannya tertolak. 

Dalam literatur, hadis hasan 

dibagi menjadi dua bentuk utama, 

yakni hasan li dzatihi dan hasan li 

ghairihi, yang membantu peneliti 

memahami dari mana “kekuatan” 

hadis itu berasal. Hasan li dzatihi 

adalah hadis yang sejak awal sudah 

memenuhi prinsip penerimaan (sanad 

bersambung; perawi adil; dhabith 

meski tidak sekuat sahih; bebas 

syudzudz dan ‘illat), sehingga status 

“hasan” melekat karena kualitas 

internal jalur periwayatannya.  

Dengan kata lain, ia “layak 

diterima” tanpa harus menunggu 

penguat dari luar, meskipun tetap 

berada satu tingkat di bawah sahih. 

Adapun hasan li ghairihi menjelaskan 

mekanisme “penguatan” riwayat: 

sebuah hadis yang pada mulanya 

berstatus dhaif ringan dapat naik 

derajat menjadi hasan karena 

ditopang oleh jalur lain yang sejenis 

atau serupa (mutābi‘ atau syāhid), 

selama kelemahannya tidak parah.  

Kajian kontemporer 

menegaskan bahwa yang bisa naik ke 

hasan adalah hadis yang tidak terlalu 

lemah, sedangkan hadis yang 

kelemahannya sangat berat tetap 

tidak dapat terangkat menjadi hasan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

50 
 

meskipun ditemukan jalur tambahan. 

Prinsip ini penting karena sering 

terjadi kekeliruan di masyarakat: 

semua hadis “yang punya banyak 

versi” dianggap otomatis kuat, 

padahal musthalah menuntut evaluasi 

jenis kelemahan dan kualitas jalur 

penguatnya. 

Dari segi kehujjahan, banyak 

ulama (jumhur) memandang hadis 

hasan dapat dijadikan hujjah 

sebagaimana hadis sahih, walaupun 

derajatnya tidak sama, dan praktik 

fikih menunjukkan hadis hasan sering 

dipakai dalam argumentasi hukum.  

Namun, kajian juga mencatat 

adanya kehati-hatian: penerimaan 

“sebagai hujjah” terutama jelas pada 

hasan li dzatihi, sedangkan pada 

hasan li ghairihi diterima bila 

penguatan benar-benar menutup 

kekurangan secara memadai. Nuansa 

ini selaras dengan diskusi lebih luas 

tentang ragam label di sebagian kitab 

hadis yang menunjukkan adanya 

spektrum penilaian dan kebutuhan 

membaca label ulama secara cermat, 

bukan sekadar menyamakannya. 

Secara praktis, pemahaman 

hadis hasan menuntut dua hal: 

pertama, disiplin pada indikator 

musthalah (ittishal sanad, kualitas 

perawi, bebas syudzudz dan ‘illat) 

agar “hasan” tidak dipakai sebagai 

stempel longgar; kedua, transparansi 

akademik ketika mengutip hadis 

(menyebut status, alasan ringkas, dan 

rujukan penilaiannya) supaya 

pembaca bisa menilai bobot dalil 

secara proporsional.  

Dalam konteks pendidikan dan 

dakwah, penjelasan yang rapi tentang 

hasan termasuk pembedaan li dzatihi 

vs li ghairihi membantu menghindari 

dua ekstrem: menolak semua yang 

bukan sahih, atau menerima semua 

yang “terdengar baik” tanpa verifikasi. 

Dengan begitu, hadis hasan berfungsi 

sebagai jembatan metodologis: tetap 

ilmiah dan selektif, tetapi realistis 

terhadap keragaman kualitas riwayat 

yang digunakan umat dalam berbagai 

ranah kehidupan. 
 

Hadis Dhaif 
Hadis dhaif adalah riwayat yang 

tidak memenuhi syarat-syarat hadis 

sahih maupun hasan, sehingga 

statusnya berada pada kategori hadis 

yang lemah dan pada prinsipnya tidak 

sekuat hadis maqbul (diterima) untuk 

dijadikan landasan dalil (Karina, 

Kurniawan, & Millah, 2025).  

Kelemahan ini dapat bersumber 

dari aspek sanad  maupun dari aspek 

matan. Karena itu, “dhaif” bukan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

51 
 

sekadar label umum, tetapi 

kesimpulan metodologis yang lahir 

dari proses evaluasi baik terhadap 

jalur transmisi maupun kualitas isi 

riwayat agar penggunaan hadis dalam 

kajian ilmiah dan praktik keagamaan 

tetap akuntabel. 

Dalam perspektif musthalah al-

hadits, sebab-sebab kedhaifan hadis 

biasanya dipetakan ke dua ranah 

besar. Pada ranah sanad, kelemahan 

dapat terjadi karena sanad tidak 

bersambung, adanya perawi majhūl 

(tidak jelas identitas dan keadaannya), 

atau perawi yang dipersoalkan, 

sehingga transmisi riwayat menjadi 

tidak reliabel.  

Sementara pada ranah matan, 

kedhaifan dapat muncul ketika teks 

mengandung indikasi problem seperti 

kejanggalan (syudzudz) atau cacat 

(termasuk bentuk-bentuk yang 

menimbulkan kecurigaan ilmiah), 

misalnya bertentangan dengan 

riwayat yang lebih kuat atau 

mengandung makna yang tidak 

sejalan dengan prinsip dasar yang 

mapan.  

Pemahaman pemetaan sebab-

sebab ini penting agar penilaian 

“dhaif” tidak dilakukan secara 

serampangan, melainkan melalui 

indikator yang jelas apakah 

masalahnya dominan pada jalur 

periwayatan, pada kualitas perawi, 

atau pada substansi teks (Hoiroh, 

Rizkiy, & Sa’diyah, 2025). 

Implikasi praktis dari status dhaif 

memunculkan diskusi penting tentang 

batas pemakaian. Sejumlah kajian 

menegaskan bahwa perdebatan 

paling sering terjadi pada penggunaan 

hadis dhaif dalam ranah faḍā’il al-

a‘māl (keutamaan amal), di mana 

sebagian ulama memberi ruang 

dengan syarat-syarat ketat misalnya 

kelemahannya tidak tergolong berat 

dan tidak bertentangan dengan dalil 

yang lebih kuat sementara untuk 

penetapan hukum yang mengikat 

dibutuhkan kehati-hatian yang lebih 

tinggi.  

Pada level institusional, 

penelitian tentang pemanfaatan hadis 

dhaif dalam fatwa DSN-MUI 

menekankan pentingnya transparansi 

status hadis dan evaluasi metodologis 

(takhrij sanad-matan, perbandingan 

dengan dalil maqbul, serta kaidah 

fikih) karena penggunaan hadis dhaif 

yang tidak jelas standar dan 

keterbukaannya dapat berpengaruh 

pada kredibilitas argumentasi fatwa.  

Dengan demikian, kajian hadis 

dhaif tidak berhenti pada definisi, 

tetapi menuntut pedoman akademik 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

52 
 

yang tegas: menyebutkan status, 

alasan kelemahan, dan konteks 

pemakaian agar praktik ilmiah dan 

edukasi publik terhindar dari 

kekeliruan dalil. 
 

Hadis Maudhu’ (Palsu) 
Hadis maudhu’ (palsu) adalah 

riwayat yang tidak pernah diucapkan, 

ditetapkan, atau disetujui oleh 

Rasulullah SAW, tetapi secara 

sengaja disandarkan kepada beliau, 

sehingga pada hakikatnya ia bukan 

hadis, melainkan pernyataan manusia 

yang “dipakaikan” otoritas Nabi (Nazili 

& Musaddad, 2025).  

Karena sifatnya yang 

merupakan pemalsuan atas otoritas 

kenabian, para ulama menempatkan 

hadis maudhu’ sebagai bentuk riwayat 

yang paling tertolak, dan menekankan 

kewajiban untuk menjelaskan 

statusnya bila disebutkan agar tidak 

menipu publik.  

Kajian mutakhir juga 

menegaskan bahwa bahaya hadis 

palsu bukan hanya pada kesalahan 

informasi, tetapi pada dampak 

luasnya terhadap iman, legislasi atau 

istinbath, dan praktik ibadah, karena 

riwayat palsu dapat mengarahkan 

umat kepada kesimpulan agama yang 

keliru namun terasa “sakral” karena 

membawa nama Nabi. 

Dari sisi sejarah dan motif, 

pemalsuan hadis muncul sejak masa 

awal Islam dan kerap dipicu oleh 

pertentangan politik, fanatisme 

golongan, perselisihan teologi dan 

yurisprudensi, serta agenda kelompok 

yang memusuhi Islam dari dalam 

maupun luar.  

Studi yang membahas 

pemalsuan hadis menjelaskan bahwa 

motif politik misalnya penguatan 

legitimasi kelompok sering melahirkan 

“riwayat dukungan” yang sebenarnya 

dibuat-buat, lalu disebarluaskan untuk 

memengaruhi opini dan menguatkan 

posisi ideologis (Usman, Wazir, & 

Nasir, 2022).  

Dalam kerangka identifikasi, 

hadis maudhu’ kerap ditandai oleh 

sanad yang tidak terpercaya, indikasi 

perawi bermasalah, serta matan yang 

bertentangan dengan Al-Qur’an dan 

sunnah sahih, bertentangan dengan 

ijma’ ulama, atau berisi makna yang 

tidak rasional atau berlebihan 

sehingga secara ilmiah memicu 

kecurigaan kritik matan. 

Pada konteks kontemporer, 

tantangan hadis maudhu’ makin 

menonjol karena media digital 

mempercepat sirkulasi kutipan “hadis” 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

53 
 

tanpa verifikasi, sementara sebagian 

pengguna belum mampu 

membedakan mana yang sahih, dhaif, 

atau bahkan maudhu’.  

Penelitian tentang penyebaran 

hadis palsu di media sosial 

menekankan perlunya etika bermedia: 

tidak cepat percaya, memastikan 

keaslian sebelum membagikan, dan 

berani mengoreksi/menarik kembali 

bila terlanjur menyebarkan riwayat 

palsu. Sejalan dengan itu, kajian lain 

menyoroti bahwa solusi edukatif perlu 

diarahkan pada penguatan literasi 

keislaman dan literasi digital 

(termasuk pemanfaatan perangkat 

pencarian atau verifikasi), karena 

tanpa kontrol epistemologis, ruang 

digital rentan melahirkan distorsi 

pemahaman hadis dan fragmentasi 

otoritas keilmuan. 
 

Analisis Komparatif 
Analisis komparatif pada 

klasifikasi hadis (shahih, hasan, dhaif 

dan maudhu’) berangkat dari gagasan 

bahwa kualitas riwayat ditentukan 

oleh terpenuhi atau tidaknya syarat 

penerimaan (maqbūl) pada sanad dan 

matan.  

Dalam kajian kontemporer 

tentang klasifikasi kualitas hadis, 

penekanan utama diletakkan pada 

indikator: ketersambungan sanad 

(ittishāl), integritas perawi (‘adālah), 

ketelitian perawi (ḍabṭ), serta bebas 

dari kejanggalan (syudzūdz) dan 

cacat tersembunyi (‘illah) sebagai 

fondasi pembedaan derajat hadis. 

Kerangka ini membuat perbandingan 

antar-kategori menjadi sistematis: 

bukan sekadar “kuat lemah” secara 

umum, melainkan “seberapa jauh” 

unsur sanad matan memenuhi 

standar verifikasi ilmiah dalam 

musthalah al-hadits. 

Dari sisi posisi epistemik, shahih 

dan hasan sama-sama ditempatkan 

sebagai hadis diterima (maqbūl), 

sedangkan dhaif dan maudhu’ berada 

pada spektrum ditolak (mardūd), 

dengan tingkat penolakan paling 

tegas pada maudhu’. Artikel klasifikasi 

hadis (yang menelaah sahih, hasan, 

dhaif dan maudhu’) menegaskan 

bahwa perbedaan kunci antara sahih 

dan hasan umumnya terletak pada 

derajat ḍabṭ perawi, sementara 

struktur syarat lain tetap dijaga (sanad 

bersambung serta bebas syudzūdz 

dan ‘illah).  

Sebaliknya, hadis dhaif dinilai 

lemah karena gugurnya satu atau 

lebih syarat penerimaan baik akibat 

masalah sanad maupun problem pada 

perawi yang menjadikan kekuatan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

54 
 

riwayat tidak mencapai standar 

maqbul. Pada aspek implikasi 

kehujjahan (penggunaan sebagai 

dalil), analisis komparatif menuntut 

pemetaan “zona aman” pemakaian 

setiap kategori: hadis sahih dan hasan 

lazimnya menjadi landasan 

argumentasi, sedangkan hadis dhaif 

memicu diskusi batas pemakaian, dan 

hadis maudhu’ tidak dapat dijadikan 

hujjah sama sekali.  

Kajian dalam jurnal hukum IUS 

QUIA IUSTUM yang menganalisis 

hadis dhaif pada fatwa DSN-MUI 

menunjukkan pentingnya standar dan 

transparansi ketika hadis dhaif dipakai 

sebagai basis argumentasi, karena 

perbedaan ukuran (muhadditsūn vs 

fuqahā’) dan ketidakjelasan kriteria 

dapat memengaruhi bobot legitimasi 

dan kredibilitas kesimpulan. Dengan 

demikian, komparasi tidak berhenti 

pada definisi, tetapi menjelaskan 

konsekuensi metodologis: “diterima” 

berarti dapat dipakai dengan bobot 

yang proporsional, sedangkan “lemah 

atau tertolak” menuntut pembatasan 

atau penolakan total disertai 

penjelasan status. 

Analisis komparatif juga perlu 

membedakan mekanisme penguatan 

(li ghairihi) yang sering menjadi titik 

salah paham. Dalam praktik kritik 

hadis, sebuah riwayat yang tidak 

mencapai derajat tinggi dapat 

“terbantu” oleh jalur lain 

(mutābi‘/syāhid) jika kelemahannya 

ringan sehingga sebagian riwayat 

dapat naik pada spektrum 

penerimaan.  

Namun, penelitian tentang 

pemakaian hadis dhaif dalam fatwa 

menegaskan bahwa penguatan 

semacam ini menuntut pembuktian 

metodologis yang jelas, bukan 

sekadar mengandalkan “banyak versi 

beredar”, karena jenis kelemahan dan 

kualitas jalur penguat menentukan 

apakah riwayat layak terangkat atau 

tetap tertolak.  

Di titik ini, komparasi berfungsi 

sebagai “alat kontrol”: ia memaksa 

peneliti menguji kualitas sanad–matan 

secara bertahap sebelum menaikkan 

status riwayat. Pada kategori paling 

problematik, hadis maudhu’ 

dibandingkan dengan dhaif dengan 

menekankan perbedaan ontologis: 

dhaif masih mungkin merupakan 

riwayat yang dinukil tetapi tidak 

memenuhi syarat penerimaan, 

sedangkan maudhu’ adalah riwayat 

palsu yang sengaja dinisbatkan 

kepada Nabi sehingga harus ditolak 

tegas.  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

55 
 

Studi tentang pencegahan 

pemalsuan hadis di era digital 

menjelaskan bahwa pemalsuan dapat 

dipicu beragam motif  dan 

pencegahannya menuntut 

kemampuan membedakan hadis 

sahih dari hadis palsu serta etika 

penyebaran. Sejalan dengan itu, 

kajian Insaniyat mengenai dispersi 

hadis palsu di media sosial 

menawarkan pedoman praktis: tidak 

cepat percaya, verifikasi sebelum 

membagikan, dan bersedia mengakui 

serta mengoreksi kesalahan jika 

terlanjur menyebarkan riwayat palsu.  

Komparasi di sini memberi 

dampak langsung: semakin rendah 

kualitas riwayat (terlebih maudhu’), 

semakin ketat kewajiban klarifikasi 

dan pencegahan penyebarannya. 

Sebagai sintesis, analisis komparatif 

yang kuat biasanya dirumuskan dalam 

peta kerja (protokol): (1) telusuri 

sumber (takhrij) dan kumpulkan jalur, 

(2) nilai ketersambungan sanad, (3) uji 

kredibilitas perawi, (4) bandingkan 

jalur untuk mendeteksi syudzūdz, (5) 

simpulkan derajat dan tuliskan 

konsekuensi pemakaian, lalu (6) 

terapkan etika publikasi khususnya di 

ruang digital.  

Dengan langkah ini, komparasi 

tidak hanya menghasilkan “tabel 

perbedaan”, tetapi menjadi kerangka 

operasional yang menjelaskan 

mengapa shahih–hasan berada pada 

koridor maqbūl, mengapa dhaif 

memerlukan batasan pemakaian yang 

ketat dan transparan, serta mengapa 

maudhu’ harus ditolak total dan 

dicegah penyebarannya. 
 

Implikasi untuk Studi Islam 
Kontemporer 

Implikasi klasifikasi kualitas 

hadis (shahih, hasan, dhaif dan 

maudhu’) bagi studi Islam 

kontemporer pertama-tama tampak 

pada penguatan standar epistemik 

dalam riset, pengajaran, dan 

penulisan ilmiah. Di tengah arus 

informasi yang cepat, studi Islam 

dituntut menata ulang “tata kelola 

dalil” agar setiap kutipan hadis disertai 

status kualitas, rujukan takhrij, dan 

alasan metodologis yang memadai, 

sehingga argumen keagamaan tidak 

sekadar persuasif tetapi juga dapat 

diverifikasi (Mika & Fauziyah, 2025).  

Temuan kajian tentang 

pemalsuan hadis di era digital 

menegaskan bahwa lemahnya 

verifikasi membuat masyarakat rentan 

menerima riwayat yang keliru atas 

nama agama, sehingga disiplin 

musthalah dan kritik sanad–matan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

56 
 

semakin relevan untuk melindungi 

integritas pengetahuan Islam 

kontemporer. 

Implikasi berikutnya adalah pada 

dakwah dan praktik keberagamaan di 

ruang digital: transformasi digital 

memperluas jangkauan dakwah, 

namun sekaligus menghadirkan 

tantangan berupa bias informasi, 

rendahnya literasi digital, dan potensi 

penyederhanaan ajaran menjadi 

potongan konten yang kehilangan 

konteks.  

Dalam lanskap seperti ini, 

klasifikasi hadis bukan hanya materi 

teori ulumul hadis, melainkan 

perangkat literasi publik untuk 

memilah konten, khususnya agar 

hadis dhaif tidak dipakai melampaui 

batasnya dan hadis maudhu’ tidak 

tersebar tanpa klarifikasi.  

Penelitian netnografi tentang 

respons komunitas TikTok terhadap 

hadis palsu menunjukkan bahwa 

media sosial dapat menjadi ruang 

subur misinformasi sekaligus ruang 

edukasi, karena sebagian akun 

melakukan verifikasi dan memberi 

penjelasan ini menandakan 

kebutuhan penguatan “etika verifikasi” 

dan “budaya tabayyun” berbasis 

kaidah musthalah di ranah publik 

digital. 

Implikasi ketiga berkaitan 

dengan agenda riset dan metodologi 

studi Islam modern, yakni dorongan 

untuk mengembangkan model kerja 

yang memadukan tradisi kritik klasik 

dengan kebutuhan kontemporer: 

penggunaan perangkat pencarian 

digital, rujukan basis data hadis, dan 

pedoman komunikasi ilmiah yang 

transparan saat menyebutkan derajat 

hadis.  

Studi tentang penanganan hadis 

palsu di media sosial menekankan 

pedoman praktis misalnya menahan 

diri dari menyebarkan konten sebelum 

jelas statusnya dan menyertakan 

keterangan bila hadis bermasalah 

yang dapat diadopsi sebagai protokol 

etika penelitian sekaligus etika 

publikasi dakwah.  

Dengan demikian, kajian kualitas 

hadis memberi kontribusi nyata bagi 

studi Islam kontemporer: memperkuat 

akuntabilitas ilmiah, meningkatkan 

literasi keagamaan-digital, dan 

membangun ekologi pengetahuan 

yang lebih tahan terhadap 

misinformasi berbasis otoritas agama. 

 
D. Kesimpulan 

Kesimpulan dari pembahasan di 

atas menegaskan bahwa Ilmu 

Musthalah al-Hadits berfungsi sebagai 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

57 
 

perangkat ilmiah untuk menilai 

otentisitas riwayat melalui kritik sanad 

dan matan, dengan indikator utama: 

ittishal sanad, kualitas perawi serta 

bebas dari syudzudz dan ‘illat. 

Berdasarkan kerangka ini, hadis 

terbagi pada spektrum penerimaan 

dalam hadis shahih dan hadis hasan 

tergolong maqbūl karena memenuhi 

syarat penerimaan dan perbedaannya 

terutama pada tingkat ketelitian 

perawi (dhabit), dimana hasan berada 

satu tingkat di bawah sahih.  

Sebaliknya, hadis dhaif dinilai 

lemah karena tidak terpenuhinya satu 

atau lebih syarat penerimaan, 

sedangkan hadis maudhu’ adalah 

riwayat palsu yang secara prinsip 

tertutup peluang kehujjahannya dan 

wajib dicegah penyebarannya tanpa 

klarifikasi status. Secara komparatif, 

hasil analisis menunjukkan bahwa 

perbedaan empat kategori hadis tidak 

hanya bersifat definisional, tetapi juga 

berkonsekuensi metodologis pada 

pemakaian dalil yaitu sahih hasan 

dapat dijadikan hujjah, dhaif 

memerlukan pembatasan ketat dan 

transparansi. 

Implikasi untuk studi Islam 

kontemporer adalah perlunya tata 

kelola dalil yang lebih akuntabel, 

terutama di era digital yaitu pada 

setiap penggunaan hadis dalam riset, 

pendidikan, dan dakwah idealnya 

menyertakan status kualitas, rujukan 

takhrij, dan etika verifikasi sebelum 

disebarluaskan. Dengan demikian, 

pembahasan ini menempatkan 

klasifikasi hadis sebagai fondasi 

epistemik yang menjaga integritas 

ilmu, mencegah misinformasi 

keagamaan, dan memperkuat literasi 

umat dalam berinteraksi dengan hadis 

secara bertanggung jawab. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, N., & Ali, M. (2025). Hadis 
sahih, hasan, daif dan maudu’. 
Mahad Aly Journal of Islamic 
Studies, 4(1), 58–85. 

Anam, K., Abror, I., & Hasbillah, A. 
(2025). Beyond al-Jarḥ wa at-Ta 
‘dīl: A Critical Study of the 
Narrators Accused of Lying in 
Sunan Ibn Mājah. Jurnal Studi 
Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 
26(1), 2548–4737. 

Arikunto, S. (2021). Metode Penelitian 
Kualitatif. Jakarta: Bumi Aksara. 

Fahmi, M. A., Arifin, L. M. A., & 
Munawaroh, R. (2025). Klasifikasi 
Hadis Berdasarkan Jumlah 
Sanad: Mutawatir, Ahad, 
Masyhur,’Aziz, Ghorib: Klasifikasi 
Hadis Berdasarkan Jumlah 
Sanad: Mutawatir, Ahad, 
Masyhur,’Aziz, Ghorib. SUAR: 
Jurnal Studi Pendidikan Islam, 
1(1), 50–64. 

Ginting, E. B. (2024). Metode 
Penelitian Sanad. SHAHIH 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

58 
 

(Jurnal Ilmu Kewahyuan), 7(1), 
73–84. 

Hasanah, U. (2026). KONSEP 
DASAR STUDI HADITS. Journal 
Analisis Niaga Dan Ilmu Sosial, 
1(2), 101–112. 

Hoiroh, N., Rizkiy, M. I., & Sa’diyah, F. 
(2025). Memahami Kriteria dan 
Implikasi Pengamalan Hadis-
Hadis Daif Perspektif Yusuf al-
Qardhawi. Journal of Hadith 
Studies, 8(1), 52–67. 

Karina, A., Kurniawan, R., & Millah, M. 
(2025). Penelitian Hadis Dhaif 
Melalui Perspektif Tārīkh Al-
Ruwāh: Analisis Kritis Terhadap 
Validitas Periwayatan. Jurnal 
Sosial Teknologi, 5(6). 

Mika, A., & Fauziyah, F. (2025). 
Confronting Misinformation: 
TikTok Community Response to 
Fake Hadith in# 
8junimuhammadwafat and 
Verification Efforts on Social 
Media. Afkaruna: International 
Journal of Islamic Studies (AIJIS), 
2(2), 169–185. 

Nabil, A. (2023). KRITIK SANAD 
HADIS-HADIS TENTANG 
TAHARAH PADA BUKU FIQH 
ISLAM KARANGAN SULAIMAN 
RASJID. FU. 

Nazili, A., & Musaddad, E. (2025). 
Hadis di Era Digital: Tantangan 
dan Peluang Penggunaan 
Teknologi dalam Studi Hadis. AS-
SAHLA JOURNAL OF ISLAMIC 
STUDIES, 1(1), 66–76. 

Nurhayati, N., & Rosadi, K. I. (2022). 
Determinasi Manajemen 
Pendidikan Islam: Sistem 
Pendidikan, Pengelolaan 
Pendidikan dan Tenaga 
Pendidikan Islam. International 

Edition, 3(1), 451–464. 

Pratiwi, S. H., Fakhrin, N., Septiana, 
V. W., Ekawati, R., Anita, N., & 
Iyasa, N. (2024). Klasifikasi 
Hadits Berdasarkan Kualitas: 
Kajian Tentang Hadis Sahih, 
Hasan, dan Dhaif. Jurnal Media 
Ilmu, 3(2), 181–193. 

Rahmawati, F. S., & Fatoni, M. (2023). 
Tinjauan Historis Pembagian 
Hadis Beserta Macam-Macam 
Hadis. DIRAYAH: Jurnal Ilmu 
Hadis, 4(1), 36–49. 

Rokib, M. (2025). URGENSI ILMU AL-
JARH WA AT-TA’DIL DALAM 
MENJAGA KEMURNIAN HADIS. 
MAHAD ALY JOURNAL OF 
ISLAMIC STUDIES, 4(1), 211–
221. 

SHOFWAN, A. C. H. (2021). HADIS 
DITINJAU DARI SEGI 
KUANTITAS DAN KUALITAS. 

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian 
Pendidikan Pendekatan 
Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. 
Bandung: Alfabeta. 

Tambak, S. P., & Khairani, K. (2023). 
Kualitas Kehujjahan Hadis 
(Sahih, Hasan, Dhaif). 
Tarbiatuna: Journal of Islamic 
Education Studies, 3(1), 117–
128. 

Usman, A. H., Wazir, R., & Nasir, M. 
N. (2022). How to Deal with the 
Fabricated Hadith: Some Notes 
for Hadith Dispersion in Social 
Media. Insaniyat: Journal of Islam 
and Humanities, 7(1), 29–41. 

 


