
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

123 
 

ULAMA TIMUR TENGAH DAN ISLAMISASI ACEH: STUDI PENDIDIKAN 

SEJARAH TENTANG OTORITAS SIMBOLIK DAN REALITAS HISTORIS 

 

Abdul Ghani1, Ja'far Nasution2, Maisura3, Juliana Putri4, Maitanur5 

12345 Universitas Islam Negeri Sultanah Nahrasiyah, Lhokseumawe, Indonesia 
Alamat e-mail : 1 aneuk.nanggroe2008@gmail.com, 2 jafar.iainpsp@gmail.com,   

3 maisuraalfatih@gmail.com,  4 julianaputri@uinsuna.ac.id,  
5 maitanur44@gmail.com 

 
 

ABSTRACT 

This research is motivated by the strong popular narrative that positions Middle 

Eastern clerics as the dominant actors in the Islamization of Aceh without critical 

verification of contemporary historical evidence. This study aims to analyze the 

relationship between the symbolic authority of Middle Eastern clerics and the 

historical reality of the Islamization of Aceh, as well as its implications for history 

education. The method used is qualitative research with a critical history approach 

and intellectual historiography combined with a history education perspective, 

through analysis of primary sources in the form of classical Acehnese 

manuscripts, foreign traveler's notes, archaeological and epigraphic evidence, and 

secondary sources from contemporary academic studies. The results of this study 

indicate that the claim of dominance of Middle Eastern ulama in the early phase of 

the Islamization of Aceh in the 12th–14th centuries CE is not supported by 

contemporary historical evidence, but rather is a retrospective symbolic 

construction in the historiography of the sultanate. The role of Middle Eastern 

ulama only became significant in the 16th–17th centuries in the context of the 

consolidation of the Aceh Darussalam Sultanate, especially as agents of 

legitimacy of state orthodoxy and ideology. The research findings also emphasize 

the centrality of local ulama and Nusantara networks in the production, 

transmission, and adaptation of contextual Islamic knowledge. The implications of 

this study emphasize the importance of a critical and multi-perspective approach in 

history education so that the Islamization of Aceh is understood as a complex, 

networked, and local agency-based historical process, rather than a linear, top-

down narrative. 

Keywords: Aceh, Historiography, Islamization, Education, Ulama. 
 
 

 

 

 

mailto:aneuk.nanggroe2008@gmail.com
mailto:jafar.iainpsp@gmail.com
mailto:maisuraalfatih@gmail.com
mailto:julianaputri@uinsuna.ac.id
mailto:maitanur44@gmail.com


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

124 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kuatnya narasi populer yang menempatkan 

ulama Timur Tengah sebagai aktor dominan dalam proses Islamisasi Aceh tanpa 

verifikasi kritis terhadap bukti sejarah sezaman. Penelitian ini bertujuan 

menganalisis relasi antara otoritas simbolik ulama Timur Tengah dan realitas 

historis Islamisasi Aceh serta implikasinya bagi pembelajaran pendidikan sejarah. 

Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan sejarah 

kritis dan historiografi intelektual yang dipadukan dengan perspektif pendidikan 

sejarah, melalui analisis sumber primer berupa naskah klasik Aceh, catatan 

pelawat asing, bukti arkeologis dan epigrafis, serta sumber sekunder dari kajian 

akademik kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa klaim dominasi 

ulama Timur Tengah pada fase awal Islamisasi Aceh abad ke-12–14 M tidak 

didukung oleh bukti historis sezaman, melainkan lebih merupakan konstruksi 

simbolik retrospektif dalam historiografi kesultanan. Peran ulama Timur Tengah 

baru menjadi signifikan pada abad ke-16–17 dalam konteks konsolidasi 

Kesultanan Aceh Darussalam, terutama sebagai agen legitimasi ortodoksi dan 

ideologi negara. Temuan penelitian juga menegaskan sentralitas ulama lokal dan 

jaringan Nusantara dalam produksi, transmisi, dan adaptasi pengetahuan Islam 

yang kontekstual. Implikasi penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan 

kritis dan multiperspektif dalam pendidikan sejarah agar Islamisasi Aceh dipahami 

sebagai proses historis yang kompleks, berjaringan, dan berbasis agensi lokal, 

bukan sebagai narasi linear yang bersifat top-down. 

Kata Kunci: Aceh, Historiografi, Islamisasi, Pendidikan, Ulama. 

 

A. Pendahuluan  

Proses Islamisasi di Aceh 

Darussalam menempati posisi 

strategis dalam sejarah Nusantara, 

tidak hanya sebagai tonggak 

pembentukan identitas keagamaan 

dan politik di kawasan barat 

Indonesia, tetapi juga sebagai simpul 

utama dalam jaringan perdagangan 

dan intelektual Islam Asia Tenggara 

(Reid, 2014). Aceh kerap diposisikan 

sebagai pusat awal penyebaran Islam 

yang memengaruhi wilayah-wilayah 

lain di kepulauan Nusantara. Oleh 

karena itu, kajian mengenai 

Islamisasi Aceh menjadi pintu masuk 

penting untuk memahami peralihan 

besar dari tradisi Hindu–Buddha 

menuju Islam, sekaligus 

pembentukan negara Islam awal 

yang pola relasi kekuasaan dan 

budayanya memberi dampak luas 

dalam sejarah kawasan (Ito, 2015). 

Dalam historiografi populer dan 

memori kolektif masyarakat, 

Islamisasi Aceh sering 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

125 
 

direpresentasikan sebagai hasil 

peran dominan ulama Timur Tengah, 

khususnya yang dikaitkan dengan 

Haramain, Yaman, dan Gujarat. Para 

ulama tersebut digambarkan sebagai 

figur sentral yang membawa Islam 

autentik, mengislamkan elite politik, 

membangun institusi pendidikan, 

serta menjaga kemurnian ajaran 

(Azra, 2013). Narasi ini membentuk 

konstruksi otoritas simbolik yang 

bersifat hierarkis dan searah, seolah-

olah proses Islamisasi berjalan dari 

“pusat” dunia Islam menuju 

“pinggiran” secara linier dan tanpa 

resistensi. 

Namun, pendekatan sejarah 

kritis menunjukkan adanya jarak yang 

signifikan antara otoritas simbolik 

tersebut dan kompleksitas realitas 

historis. Berbagai penelitian mutakhir 

berbasis data arkeologis, filologis, 

dan historiografis mengungkap 

bahwa Islamisasi Aceh berlangsung 

secara bertahap, melibatkan 

beragam aktor, serta ditopang oleh 

jaringan sosial, ekonomi, dan 

intelektual yang luas (Feener, 2012). 

Mitos mengenai pengutusan wali-wali 

dari Timur Tengah, misalnya, lebih 

berfungsi sebagai instrumen 

legitimasi politik dan keagamaan 

kesultanan serta elite ulama pada 

masa selanjutnya, dibandingkan 

sebagai catatan faktual peristiwa 

sejarah (Fathurahman & Khalil, 

2021). Dalam konteks ini, peran 

pedagang, sufi, ulama lokal, serta 

proses adaptasi budaya menjadi 

elemen penting yang tidak dapat 

diabaikan. 

Secara teoretis, penelitian ini 

berpijak pada pendekatan sejarah 

sosial dan sejarah intelektual yang 

memandang Islamisasi sebagai 

proses interaksi dinamis antaraktor 

dan budaya, bukan sebagai peristiwa 

tunggal yang bersifat top-down 

(Nurhafni, 2025). Kerangka analisis 

otoritas simbolik digunakan untuk 

memahami bagaimana figur ulama 

Timur Tengah memperoleh legitimasi 

religius dalam narasi sejarah, 

sementara pendekatan jaringan 

(network approach) membantu 

menjelaskan hubungan intelektual 

lintas wilayah (Anggraina & Fidia, 

2025). Studi Azra menegaskan 

bahwa jaringan ulama melalui jalur 

haji dan pendidikan di Haramain 

mencapai intensitas tinggi pada abad 

ke-17–18, yakni fase konsolidasi 

keislaman Aceh, bukan fase awal 

Islamisasi (Azra, 2013). Temuan ini 

memperkuat pandangan bahwa 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

126 
 

otoritas simbolik sering kali dibangun 

secara retrospektif. 

Review terhadap sumber klasik 

dan penelitian modern 

memperlihatkan adanya perbedaan 

perspektif yang tajam (Reid, 2014). 

Hikayat Aceh dan Bustanus Salatin 

karya Nuruddin ar-Raniry menyajikan 

narasi simbolik yang menautkan 

kesultanan Aceh dengan tokoh-tokoh 

Arab sebagai sumber legitimasi 

(Aman, 2021). Sebaliknya, catatan 

Portugis abad ke-16 seperti karya 

Tome Pires dan Alfonso de 

Albuquerque justru menyoroti peran 

pedagang dari Gujarat, Bengal, dan 

Pasai dalam penyebaran Islam 

secara damai (Cortesão, 1944). 

Penelitian kontemporer dari jurnal 

bereputasi baik Scopus maupun 

Sinta seperti karya Azra, 

Fathurahman, dan Khalil 

menunjukkan bahwa meskipun 

otoritas ulama Timur Tengah sangat 

kuat secara tekstual, produksi dan 

transmisi pengetahuan Islam di Aceh 

banyak dilakukan oleh ulama lokal 

melalui proses adopsi dan 

reinterpretasi aktif, bahkan 

membentuk identitas intelektual yang 

hibrid (Azra, 2013). 

Kesenjangan penelitian muncul 

ketika narasi mitologis tentang 

Islamisasi Aceh terus direproduksi 

dalam literatur populer dan 

pembelajaran sejarah, sementara 

temuan sejarah kritis belum 

sepenuhnya terintegrasi dalam 

pendidikan (Fathurahman & Khalil, 

2021). Gap ini terletak pada 

minimnya kajian yang secara 

sistematis mendekonstruksi mitos 

peran tunggal ulama Timur Tengah 

dengan menguji bukti empiris lintas 

sumber, sekaligus menganalisis 

fungsi sosial-politik dari narasi 

tersebut (Riddell, 2001). Dari celah 

inilah novelty penelitian ini hadir, 

yakni menggabungkan analisis 

sejarah kritis dengan perspektif 

pendidikan sejarah untuk menilai 

bagaimana otoritas simbolik dan 

realitas historis dikonstruksi, 

dipertahankan, dan diajarkan. 

Berdasarkan uraian tersebut, 

penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis sejauh mana bukti 

sejarah mendukung klaim dominan 

peran ulama Timur Tengah dalam 

fase awal Islamisasi Aceh, 

menelusuri konteks pembentukan 

dan pengukuhan mitos dalam 

historiografi Aceh, serta mengkaji 

kontribusi nyata ulama lokal dan 

jaringan Nusantara dalam 

pembentukan institusi dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

127 
 

pengetahuan Islam. Implikasi 

penelitian ini diharapkan mampu 

memperkaya pembelajaran 

pendidikan sejarah dengan 

pendekatan yang lebih kritis, 

kontekstual, dan berbasis sumber, 

sehingga peserta didik tidak hanya 

menerima narasi heroik, tetapi juga 

memahami sejarah sebagai proses 

kompleks yang melibatkan negosiasi 

otoritas, budaya, dan kekuasaan. 

 

B. Metode Penelitian  

Penelitian ini merupakan 

penelitian kualitatif dengan 

pendekatan kajian sejarah kritis dan 

historiografi intelektual yang 

dipadukan dengan perspektif 

pendidikan sejarah, bertujuan 

mengkaji secara mendalam relasi 

antara otoritas simbolik ulama Timur 

Tengah dan realitas historis 

Islamisasi Aceh (Moleong, 2019). 

Metode ini dipilih karena 

memungkinkan peneliti menafsirkan 

makna, konstruksi narasi, serta 

konteks sosial-politik yang 

melatarbelakangi sumber-sumber 

sejarah, bukan sekadar 

merekonstruksi peristiwa secara 

kronologis (Lombard, 2007). Alat 

penelitian yang digunakan berupa 

data sekunder dan data primer 

historis, meliputi naskah klasik Aceh 

seperti Hikayat Aceh dan Bustanus 

Salatin karya Nuruddin ar-Raniry, 

manuskrip fikih, tasawuf, dan tafsir 

abad ke-16–18, catatan pelawat 

asing (Tome Pires, Duarte Barbosa, 

Ibn Battuta, dan Ma Huan), serta 

bukti material seperti batu nisan dan 

temuan numismatik; data tersebut 

dikomparasikan dengan sumber 

sekunder berupa buku monograf dan 

artikel jurnal bereputasi terindeks 

Scopus dan SINTA (misalnya Azra, 

Lombard, Feener, dan Fathurahman) 

(Mills, 1970). Pemilihan metode ini 

didasarkan pada kebutuhan untuk 

mendekonstruksi narasi mitologis 

yang dominan dalam historiografi 

populer dan pembelajaran sejarah 

(Ambary, 1998), sekaligus menguji 

klaim peran sentral ulama Timur 

Tengah melalui kritik sumber, analisis 

tematik, dan historiografi 

perbandingan (Fathurahman & Khalil, 

2021). Urgensi penelitian ini terletak 

pada upaya menjembatani 

kesenjangan antara temuan sejarah 

akademik dan narasi yang 

direproduksi dalam pendidikan, 

sementara implikasinya diharapkan 

dapat memperkaya pembelajaran 

pendidikan sejarah dengan 

pendekatan multiperspektif, kritis, dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

128 
 

berbasis sumber, sehingga peserta 

didik memahami Islamisasi Aceh 

sebagai proses historis yang 

kompleks, dinamis, dan melibatkan 

agensi lokal serta jaringan intelektual 

lintas kawasan. 

 

C. Hasil Penelitian dan 

Pembahasan 

Keterbatasan Bukti Historis 

Kehadiran Ulama Timur Tengah 

dalam Fase Awal Islamisasi Aceh 

Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa klaim mengenai peran 

dominan ulama Timur Tengah dalam 

fase awal Islamisasi Aceh (abad ke-

12–14 M) tidak didukung oleh bukti 

historis sezaman yang memadai. 

Analisis terhadap sumber primer dan 

sekunder memperlihatkan bahwa 

narasi populer tentang ulama Arab 

sebagai aktor utama Islamisasi lebih 

banyak bertumpu pada konstruksi 

historiografis belakangan, bukan 

pada data empiris yang berasal dari 

periode awal tersebut (Guillot & 

Kalus, 2008). Temuan ini 

menegaskan perlunya pemisahan 

antara narasi simbolik dan fakta 

sejarah dalam membaca proses 

Islamisasi Aceh (Ambary, 1998). 

Dari aspek arkeologis dan 

epigrafis, bukti tertua Islam di Aceh 

khususnya batu nisan di Pasai dan 

Lamreh menunjukkan pengaruh kuat 

tradisi seni Islam Gujarat dan India 

Selatan. Guillot dan Kalus 

menegaskan bahwa bentuk kaligrafi, 

ornamentasi, serta material nisan 

memiliki kemiripan yang jelas dengan 

nisan-nisan di Cambay dan 

Coromandel (Cortesão, 1944). 

Ambary juga menekankan bahwa 

temuan ini lebih mencerminkan 

koneksi perdagangan dan budaya 

Samudera Hindia daripada kehadiran 

langsung ulama Arab yang 

menjalankan misi dakwah terorganisir 

(Ambary, 1998). 

Sumber tertulis sezaman dari 

pengamat eksternal semakin 

memperkuat kesimpulan tersebut. 

Tomé Pires dalam Suma Oriental 

menggambarkan Islamisasi di pesisir 

Sumatra sebagai hasil interaksi 

ekonomi dan sosial yang intens 

antara pedagang Muslim dan 

masyarakat lokal (Sugiri, 2021). Islam 

berkembang melalui perdagangan, 

perkawinan, dan integrasi sosial, 

bukan melalui aktivitas misionaris 

formal dari Timur Tengah. Perspektif 

serupa juga tercermin dalam catatan 

Ma Huan, yang menempatkan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

129 
 

komunitas Muslim Sumatra sebagai 

bagian dari jaringan maritim 

internasional (Nasution, 2023). 

Sebaliknya, figur-figur ulama 

Timur Tengah yang sering disebut 

sebagai tokoh awal Islamisasi Aceh 

seperti Syaikh Abdullah Arif baru 

muncul dalam teks retrospektif abad 

ke-17, khususnya Bustanus Salatin. 

Iskandar dan Sulaiman menegaskan 

bahwa teks tersebut disusun dalam 

konteks konsolidasi politik dan 

ideologis Kesultanan Aceh, sehingga 

berfungsi sebagai instrumen 

legitimasi religius dan politik, bukan 

sebagai laporan sejarah faktual abad 

ke-12 atau ke-13 (Azra, 2013). 

Dengan demikian, temuan 

penelitian ini menegaskan bahwa 

keterbatasan bukti sezaman 

membuat klaim dominasi ulama 

Timur Tengah dalam Islamisasi awal 

Aceh sulit dipertahankan secara 

akademik. Proses Islamisasi lebih 

tepat dipahami sebagai hasil interaksi 

jaringan perdagangan Muslim dan 

keputusan strategis elite lokal. 

Otoritas ulama Timur Tengah pada 

fase ini bersifat simbolik dan 

retrospektif, bukan kausal historis. 

 

Ulama Timur Tengah dan 

Konsolidasi Ortodoksi Islam pada 

Kesultanan Aceh Abad ke-16–17 

Penelitian menemukan bahwa 

peran ulama yang terhubung dengan 

Timur Tengah menjadi signifikan 

bukan pada fase awal Islamisasi, 

melainkan pada masa konsolidasi 

Kesultanan Aceh Darussalam abad 

ke-16 hingga ke-17 (Mildawati & 

Rama, 2024). Pada periode ini, 

ulama berfungsi sebagai agen 

legitimasi keilmuan dan ideologis 

negara, seiring meningkatnya 

kebutuhan kesultanan untuk 

menegaskan identitas Islam yang 

ortodoks dan terstandar. 

Tokoh-tokoh seperti Nuruddin 

ar-Raniry dan Abdurrauf al-Singkili 

memiliki koneksi kuat dengan 

jaringan Haramain melalui pendidikan 

dan transmisi ilmu. Azra 

menunjukkan bahwa keterhubungan 

ini memberikan otoritas simbolik yang 

besar, yang kemudian dimanfaatkan 

oleh elite politik Aceh untuk 

memperkuat legitimasi religius 

Negara (Basyir, 2019). Dalam 

konteks ini, ulama bukan pembawa 

Islam awal, melainkan penjaga dan 

penata ortodoksi. 

Intervensi ar-Raniry dalam 

wacana keagamaan Aceh, terutama 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

130 
 

melalui polemik terhadap ajaran 

Wujudiyyah, mencerminkan relasi 

erat antara kepentingan teologis dan 

politik. Johns menegaskan bahwa 

konflik dengan Hamzah Fansuri dan 

Syamsuddin al-Sumatrani tidak 

semata-mata bersifat doktrinal, tetapi 

berkaitan langsung dengan upaya 

negara menertibkan pluralitas 

pemikiran keagamaan demi stabilitas 

kekuasaan (Manan, 2023). 

Temuan ini menunjukkan bahwa 

kebijakan keagamaan Kesultanan 

Aceh diarahkan untuk mengendalikan 

wacana religius sebagai bagian dari 

strategi pemerintahan. Ortodoksi 

Islam diproduksi dan ditegakkan 

melalui kerja sama simbiotik antara 

penguasa dan ulama, di mana 

otoritas keilmuan menjadi alat 

legitimasi politik (Azra, 2013). 

Dengan demikian, peran ulama 

Timur Tengah dalam konteks Aceh 

abad ke-16–17 bersifat instrumental 

dan kontekstual. Mereka memperoleh 

pengaruh karena relevansinya 

dengan agenda negara, bukan 

karena status primordial sebagai 

penyebar Islam. Temuan ini 

menegaskan bahwa otoritas 

keagamaan selalu terikat pada 

konteks sosial-politik tertentu. 

 

Sentralitas Ulama Lokal dan 

Jaringan Nusantara dalam 

Islamisasi Aceh 

Analisis manuskrip keagamaan 

abad ke-16–18 menunjukkan bahwa 

ulama lokal Aceh memainkan peran 

sentral dalam produksi dan transmisi 

ilmu Islam. Kolofon manuskrip 

berbahasa Melayu/Jawi secara 

konsisten mencatat nama penyalin 

dan pengarang lokal, yang 

menunjukkan keberadaan tradisi 

keilmuan Aceh yang mapan dan 

berkesinambungan (Fathurahman & 

Khalil, 2021). 

Karya Mirʾāt al-Ṭullāb oleh 

Abdurrauf al-Singkili menjadi contoh 

penting bagaimana ulama Aceh 

mengadaptasi ajaran Islam sesuai 

dengan konteks sosial dan hukum 

lokal. Feener menegaskan bahwa 

karya ini bukan reproduksi pasif kitab 

Timur Tengah, melainkan hasil 

seleksi dan lokalisasi yang kreatif 

(Feener, 2012). 

Sebelum dominasi jaringan 

Haramain menguat, orientasi 

intelektual Aceh justru terhubung erat 

dengan pusat-pusat Islam regional 

seperti Pasai, Gujarat, dan 

Coromandel. Riddell menunjukkan 

bahwa jaringan Samudera Hindia 

berperan besar dalam pertukaran 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

131 
 

ulama, teks, dan praktik keagamaan 

(Riddell, 2001). 

Ito menegaskan bahwa posisi 

Aceh dalam jaringan maritim 

menjadikannya bagian dari sistem 

intelektual regional yang horizontal, 

bukan subordinatif terhadap satu 

pusat otoritas tertentu (Ito, 2015). 

Islamisasi berkembang melalui 

interaksi berlapis antara ulama lokal, 

elite politik, dan jaringan 

perdagangan (Nujula, 2025). 

Dengan demikian, Islamisasi 

Aceh merupakan proses berjaringan 

yang ditopang oleh agensi lokal 

sebagai penggerak utama. 

Keterhubungan dengan Timur 

Tengah bersifat selektif dan 

kontekstual, sehingga menantang 

narasi linear yang menempatkan 

otoritas eksternal sebagai faktor 

dominan. 

Tabel 1. Pola Islamisasi dan 

Jaringan Intelektual Aceh 

Aspek Temuan Utama 

Fase Awal 
Islamisasi 

Interaksi 
perdagangan 

Samudera Hindia 
dan elite lokal 

Bukti 
Kehadiran 

Ulama Arab 

Sangat terbatas dan 
tidak sezaman 

Aktor 
Dominan 

Pedagang Muslim, 
elite Aceh, ulama 

lokal 
Peran Ulama 

Timur 
Signifikan pada fase 
konsolidasi abad 16–

Tengah 17 
Jaringan 

Intelektual 
Regional (Pasai–

Gujarat–
Coromandel), lalu 

Haramain 
Karakter 

Islam Aceh 
Adaptif, kontekstual, 
sintesis syariat dan 

adat 

Secara keseluruhan, hasil 

penelitian ini menunjukkan bahwa 

Islamisasi Aceh tidak dapat dipahami 

sebagai proses linear yang 

digerakkan oleh ulama Timur Tengah 

semata. Bukti sejarah menegaskan 

kuatnya peran jaringan perdagangan 

Samudera Hindia, agensi elite lokal, 

serta kreativitas ulama Aceh dalam 

membentuk tradisi Islam yang 

kontekstual. Otoritas ulama Timur 

Tengah berfungsi terutama sebagai 

legitimasi simbolik dan ideologis pada 

fase konsolidasi kesultanan, bukan 

sebagai faktor kausal utama 

Islamisasi awal. Temuan ini memiliki 

implikasi penting bagi pendidikan 

sejarah, yakni perlunya pendekatan 

kritis dan multiperspektif agar narasi 

Islamisasi Aceh dipahami secara 

lebih akurat, kompleks, dan historis. 

 

D. KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian 

dan pembahasan, dapat disimpulkan 

bahwa Islamisasi Aceh tidak 

berlangsung melalui mekanisme 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

132 
 

linear yang didominasi oleh ulama 

Timur Tengah sebagai aktor utama 

sejak fase awal, melainkan 

merupakan proses historis yang 

kompleks, berjaringan, dan 

kontekstual. Bukti arkeologis, 

epigrafis, dan sumber tertulis 

sezaman menunjukkan bahwa Islam 

berkembang di Aceh terutama 

melalui interaksi perdagangan 

Samudera Hindia, integrasi sosial, 

serta keputusan strategis elite lokal, 

dengan peran signifikan ulama dan 

pedagang Muslim regional. Otoritas 

ulama Timur Tengah pada fase awal 

lebih bersifat simbolik dan konstruksi 

historiografis retrospektif, sementara 

pengaruh nyata mereka baru 

menguat pada abad ke-16–17 seiring 

konsolidasi Kesultanan Aceh 

Darussalam, ketika ulama berjejaring 

Haramain berfungsi sebagai agen 

legitimasi ortodoksi dan ideologi 

negara. Di sisi lain, ulama lokal Aceh 

tampil sebagai aktor sentral dalam 

produksi, transmisi, dan lokalisasi 

pengetahuan Islam, yang membentuk 

karakter Islam Aceh yang adaptif dan 

sintesis antara syariat dan adat. 

Temuan ini menegaskan pentingnya 

pemisahan antara otoritas simbolik 

dan realitas historis dalam studi 

pendidikan sejarah, serta mendorong 

pengembangan pembelajaran 

sejarah yang kritis, multiperspektif, 

dan berbasis sumber agar narasi 

Islamisasi Aceh dipahami secara 

lebih akurat dan ilmiah. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aman, N. (2021). Islamisasi dan 

jaringan ulama di Aceh abad ke-

16-17. Mujahid Press. 

Ambary, H. M. (1998). Menemukan 

peradaban: Jejak arkeologis dan 

historis Islam Indonesia. Logos 

Wacana Ilmu. 

Anggraina, Y., & Fidia, S. N. (2025). 

Pendekatan Historis dalam Studi 

Islam: Menelusuri Peran Ulama 

Lokal dalam Islamisasi 

Nusantara. Formatif: Jurnal 

Pendidikan Sosial Dan 

Humaniora, 1(2), 1–9. 

Azra, A. (2013). Jaringan ulama 

Timur Tengah dan Kepulauan 

Nusantara abad XVII & XVIII: 

Akar pembaruan Islam 

Indonesia. Kencana. 

Basyir, D. (2019). Kemasyhuran 

Syekh Abdurrauf As-Singkili, 

Riwayat Hidup, Karya Besar, 

Kontribusi Intelektual, 

Pengabdian dan 

Kepeloporannya. Ar-Raniry 

Press.  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

133 
 

Cortesão, A. (Ed.). (1944). The Suma 

Oriental of Tomé Pires (Vol. 1). 

Hakluyt Society. 

Fathurahman, O., & Khalil, M. A. 

(2021). Tracing the intellectual 

lineage of Acehnese ulama. 

Manuskripta, 11(1), 1–24. 

https://doi.org/10.33656/manuskr

ipta.v11i1.123 

Feener, R. M. (2012). Muslim legal 

thought in modern Indonesia. 

Cambridge University Press. 

Guillot, C., & Kalus, L. (2008). 

Inskripsi Islam tertua di 

Indonesia. Kepustakaan Populer 

Gramedia. 

Ito, T. (2015). The rise of the 

Acehnese kingdom and its 

historical background. Journal of 

Sophia Asian Studies, 33, 63–80. 

Lombard, D. (2007). Kerajaan Aceh: 

Zaman Sultan Iskandar Muda 

(1607–1636). Kepustakaan 

Populer Gramedia. 

Manan, N. A. (2023). Buku: Peran 

Ulama Dalam Politik Aceh 

Kontemporer.  

Mildawati, T., & Rama, B. (2024). 

Sejarah Perkembangan Islam 

Pada Masa Awal Hingga 

Munculnya Kerajaan Islam Di 

Aceh (Lembaga Pendidikan 

Islam Dan Tokohnya). Vifada 

Journal of Education, 2(1), 1–27. 

https://doi.org/10.70184/cj62pb2

9 

Mills, J. V. G. (1970). Ma Huan: Ying-

yai Sheng-lan. Hakluyt Society. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi 

penelitian kualitatif (Edisi revisi). 

PT Remaja Rosdakarya. 

Nasution, H. S. (2023). Sejarah Islam 

Asia Tenggara. PT. RajaGrafindo 

Persada-Rajawali Pers.  

Nujula, F. (2025). Dinamika Historis 

Penyebaran Islam di Nusantara : 

Kajian Teori , Jalur , dan Peran 

Tokoh. Urnal Ilmu Sosial & 

Hukum Al-Zayn: Jurnal Ilmu 

Sosial & Hukum, 3(3), 2757–

2764. 

Nurhafni, N. (2025). Implementasi 

Kebijakan Pendidikan Islami. 

Star Digital Publishing.  

Reid, A. (2014). Menuju sejarah 

Sumatra. Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia. 

Riddell, P. G. (2001). Islam and the 

Malay-Indonesian world. 

University of Hawaiʻi Press. 

Sugiri, A. (2021). Sejarah 

Kebudayaan Islam Indonesia 

Abad VII Sampai Abad XV. 

Penerbit A-Empat. 

 


