Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

ULAMA TIMUR TENGAH DAN ISLAMISASI ACEH: STUDI PENDIDIKAN
SEJARAH TENTANG OTORITAS SIMBOLIK DAN REALITAS HISTORIS

Abdul Ghani!, Ja'far Nasution?, Maisura3, Juliana Putri*, Maitanur®
12345 Universitas Islam Negeri Sultanah Nahrasiyah, Lhokseumawe, Indonesia
Alamat e-mail :  aneuk.nanggroe2008@gmail.com, 2 jafar.iainpsp@gmail.com,
3 maisuraalfatih@gmail.com, “julianaputri@uinsuna.ac.id,
5 maitanur44@agmail.com

ABSTRACT

This research is motivated by the strong popular narrative that positions Middle
Eastern clerics as the dominant actors in the Islamization of Aceh without critical
verification of contemporary historical evidence. This study aims to analyze the
relationship between the symbolic authority of Middle Eastern clerics and the
historical reality of the Islamization of Aceh, as well as its implications for history
education. The method used is qualitative research with a critical history approach
and intellectual historiography combined with a history education perspective,
through analysis of primary sources in the form of classical Acehnese
manuscripts, foreign traveler's notes, archaeological and epigraphic evidence, and
secondary sources from contemporary academic studies. The results of this study
indicate that the claim of dominance of Middle Eastern ulama in the early phase of
the Islamization of Aceh in the 12th—14th centuries CE is not supported by
contemporary historical evidence, but rather is a retrospective symbolic
construction in the historiography of the sultanate. The role of Middle Eastern
ulama only became significant in the 16th—17th centuries in the context of the
consolidation of the Aceh Darussalam Sultanate, especially as agents of
legitimacy of state orthodoxy and ideology. The research findings also emphasize
the centrality of local ulama and Nusantara networks in the production,
transmission, and adaptation of contextual Islamic knowledge. The implications of
this study emphasize the importance of a critical and multi-perspective approach in
history education so that the Islamization of Aceh is understood as a complex,
networked, and local agency-based historical process, rather than a linear, top-
down narrative.

Keywords: Aceh, Historiography, Islamization, Education, Ulama.

123


mailto:aneuk.nanggroe2008@gmail.com
mailto:jafar.iainpsp@gmail.com
mailto:maisuraalfatih@gmail.com
mailto:julianaputri@uinsuna.ac.id
mailto:maitanur44@gmail.com

Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kuatnya narasi populer yang menempatkan
ulama Timur Tengah sebagai aktor dominan dalam proses Islamisasi Aceh tanpa
verifikasi kritis terhadap bukti sejarah sezaman. Penelitian ini bertujuan
menganalisis relasi antara otoritas simbolik ulama Timur Tengah dan realitas
historis Islamisasi Aceh serta implikasinya bagi pembelajaran pendidikan sejarah.
Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan sejarah
kritis dan historiografi intelektual yang dipadukan dengan perspektif pendidikan
sejarah, melalui analisis sumber primer berupa naskah klasik Aceh, catatan
pelawat asing, bukti arkeologis dan epigrafis, serta sumber sekunder dari kajian
akademik kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa klaim dominasi
ulama Timur Tengah pada fase awal Islamisasi Aceh abad ke-12-14 M tidak
didukung oleh bukti historis sezaman, melainkan lebih merupakan konstruksi
simbolik retrospektif dalam historiografi kesultanan. Peran ulama Timur Tengah
baru menjadi signifikan pada abad ke-16-17 dalam konteks konsolidasi
Kesultanan Aceh Darussalam, terutama sebagai agen legitimasi ortodoksi dan
ideologi negara. Temuan penelitian juga menegaskan sentralitas ulama lokal dan
jaringan Nusantara dalam produksi, transmisi, dan adaptasi pengetahuan Islam
yang kontekstual. Implikasi penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan
kritis dan multiperspektif dalam pendidikan sejarah agar Islamisasi Aceh dipahami
sebagai proses historis yang kompleks, berjaringan, dan berbasis agensi lokal,
bukan sebagai narasi linear yang bersifat top-down.

Kata Kunci: Aceh, Historiografi, Islamisasi, Pendidikan, Ulama.

A.Pendahuluan

Proses Islamisasi di Aceh
Darussalam menempati posisi
strategis dalam sejarah Nusantara,
tidak hanya sebagai tonggak
pembentukan identitas keagamaan
dan polittk di kawasan barat
Indonesia, tetapi juga sebagai simpul
utama dalam jaringan perdagangan
dan intelektual Islam Asia Tenggara
(Reid, 2014). Aceh kerap diposisikan
sebagai pusat awal penyebaran Islam

yang memengaruhi wilayah-wilayah

lain di kepulauan Nusantara. Oleh
karena itu, kajian mengenai
Islamisasi Aceh menjadi pintu masuk
penting untuk memahami peralihan
besar dari tradisi Hindu—Buddha
menuju Islam, sekaligus
pembentukan negara Islam awal
yang pola relasi kekuasaan dan
budayanya memberi dampak luas
dalam sejarah kawasan (Ito, 2015).
Dalam historiografi populer dan
kolektif

Islamisasi Aceh sering

memori masyarakat,

124



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

direpresentasikan  sebagai  hasil
peran dominan ulama Timur Tengah,
khususnya yang dikaitkan dengan
Haramain, Yaman, dan Gujarat. Para
ulama tersebut digambarkan sebagai
figur sentral yang membawa Islam
autentik, mengislamkan elite politik,
membangun institusi  pendidikan,
serta menjaga kemurnian ajaran
(Azra, 2013). Narasi ini membentuk
konstruksi otoritas simbolik yang
bersifat hierarkis dan searah, seolah-
olah proses Islamisasi berjalan dari
“pusat” dunia Islam menuju
“pinggiran” secara linier dan tanpa
resistensi.

Namun, pendekatan sejarah
kritis menunjukkan adanya jarak yang
signifikan antara otoritas simbolik
tersebut dan kompleksitas realitas
historis. Berbagai penelitian mutakhir
berbasis data arkeologis, filologis,
dan historiografis mengungkap
bahwa Islamisasi Aceh berlangsung
secara bertahap, melibatkan
beragam aktor, serta ditopang oleh
jaringan  sosial, ekonomi, dan
intelektual yang luas (Feener, 2012).
Mitos mengenai pengutusan wali-wali
dari Timur Tengah, misalnya, lebih
berfungsi sebagai instrumen
legitimasi politik dan keagamaan

kesultanan serta elite ulama pada

masa selanjutnya, dibandingkan
sebagai catatan faktual peristiwa
sejarah  (Fathurahman & Khalil,
2021). Dalam konteks ini, peran
pedagang, sufi, ulama lokal, serta
proses adaptasi budaya menjadi
elemen penting yang tidak dapat
diabaikan.

Secara teoretis, penelitian ini
berpijak pada pendekatan sejarah
sosial dan sejarah intelektual yang
memandang Islamisasi  sebagai
proses interaksi dinamis antaraktor
dan budaya, bukan sebagai peristiwa
tunggal yang bersifat top-down
(Nurhafni, 2025). Kerangka analisis
otoritas simbolik digunakan untuk
memahami bagaimana figur ulama

Timur Tengah memperoleh legitimasi

religius dalam narasi sejarah,
sementara  pendekatan  jaringan
(network approach) membantu

menjelaskan hubungan intelektual
lintas wilayah (Anggraina & Fidia,
2025). Studi Azra menegaskan
bahwa jaringan ulama melalui jalur
haji dan pendidikan di Haramain
mencapai intensitas tinggi pada abad
ke-17-18, yakni fase konsolidasi
keislaman Aceh, bukan fase awal
Islamisasi (Azra, 2013). Temuan ini

memperkuat  pandangan  bahwa

125



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

otoritas simbolik sering kali dibangun
secara retrospektif.

Review terhadap sumber klasik
dan penelitian modern
memperlihatkan adanya perbedaan
perspektif yang tajam (Reid, 2014).
Hikayat Aceh dan Bustanus Salatin
karya Nuruddin ar-Raniry menyajikan
narasi simbolik yang menautkan
kesultanan Aceh dengan tokoh-tokoh
Arab sebagai sumber legitimasi
(Aman, 2021). Sebaliknya, catatan
Portugis abad ke-16 seperti karya
Tome Pires dan Alfonso de
Albuquergue justru menyoroti peran
pedagang dari Gujarat, Bengal, dan
Pasai dalam penyebaran Islam
secara damai (Cortesdo, 1944).
Penelitian kontemporer dari jurnal
bereputasi baik Scopus maupun
Sinta seperti karya Azra,
Fathurahman, dan Khalil
menunjukkan bahwa meskipun
otoritas ulama Timur Tengah sangat
kuat secara tekstual, produksi dan
transmisi pengetahuan Islam di Aceh
banyak dilakukan oleh ulama lokal
melalui proses adopsi dan
bahkan
membentuk identitas intelektual yang
hibrid (Azra, 2013).

Kesenjangan penelitian muncul

reinterpretasi aktif,

ketika narasi mitologis tentang

Islamisasi Aceh terus direproduksi
dalam literatur populer dan
pembelajaran sejarah, sementara
temuan sejarah Kritis belum
sepenuhnya
pendidikan (Fathurahman & Khalil,

2021). Gap ini terletak pada

terintegrasi dalam

minimnya  kajian yang secara
sistematis mendekonstruksi  mitos
peran tunggal ulama Timur Tengah
dengan menguji bukti empiris lintas
sumber, sekaligus menganalisis
fungsi  sosial-politik dari  narasi
tersebut (Riddell, 2001). Dari celah
inilah novelty penelitian ini hadir,
yakni menggabungkan analisis
sejarah kritis dengan perspekiif
pendidikan sejarah untuk menilai
bagaimana otoritas simbolik dan
realitas historis dikonstruksi,
dipertahankan, dan diajarkan.
Berdasarkan uraian tersebut,
penelitian  ini  bertujuan  untuk
menganalisis sejauh mana bukti
sejarah mendukung klaim dominan
peran ulama Timur Tengah dalam
fase awal Islamisasi Aceh,
menelusuri  konteks pembentukan
dan pengukuhan mitos dalam
historiografi Aceh, serta mengkaji
kontribusi nyata ulama lokal dan
jaringan Nusantara dalam

pembentukan institusi dan

126



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

pengetahuan Islam. Implikasi
penelitian ini diharapkan mampu
memperkaya pembelajaran

pendidikan sejarah dengan
pendekatan yang lebih  kritis,
kontekstual, dan berbasis sumber,
sehingga peserta didik tidak hanya
menerima narasi heroik, tetapi juga
memahami sejarah sebagai proses
kompleks yang melibatkan negosiasi

otoritas, budaya, dan kekuasaan.

B. Metode Penelitian
Penelitian ini
kualitatif

merupakan
penelitian dengan

pendekatan kajian sejarah kritis dan

historiografi intelektual yang
dipadukan dengan perspektif
pendidikan sejarah, bertujuan

mengkaji secara mendalam relasi
antara otoritas simbolik ulama Timur
Tengah  dan realitas historis
Islamisasi Aceh (Moleong, 2019).
Metode ini dipilih karena
memungkinkan peneliti menafsirkan
makna, konstruksi narasi, serta
konteks sosial-politik yang
melatarbelakangi sumber-sumber
sejarah, bukan sekadar
merekonstruksi  peristiwa  secara
kronologis (Lombard, 2007). Alat
penelitian yang digunakan berupa

data sekunder dan data primer

historis, meliputi naskah klasik Aceh
seperti Hikayat Aceh dan Bustanus
Salatin karya Nuruddin ar-Raniry,
manuskrip fikih, tasawuf, dan tafsir
abad ke-16-18, catatan pelawat
asing (Tome Pires, Duarte Barbosa,
Ibn Battuta, dan Ma Huan), serta
bukti material seperti batu nisan dan
temuan numismatik; data tersebut
dikomparasikan dengan  sumber
sekunder berupa buku monograf dan
artikel jurnal bereputasi terindeks
Scopus dan SINTA (misalnya Azra,
Lombard, Feener, dan Fathurahman)
(Mills, 1970). Pemilihan metode ini
didasarkan pada kebutuhan untuk
mendekonstruksi narasi mitologis
yang dominan dalam historiografi
populer dan pembelajaran sejarah
(Ambary, 1998), sekaligus menguiji
klaim peran sentral ulama Timur
Tengah melalui kritik sumber, analisis
tematik, dan historiografi
perbandingan (Fathurahman & Khalil,
2021). Urgensi penelitian ini terletak
pada upaya menjembatani
kesenjangan antara temuan sejarah
akademik dan narasi yang
direproduksi  dalam  pendidikan,
sementara implikasinya diharapkan
dapat memperkaya pembelajaran
pendidikan

sejarah dengan

pendekatan multiperspektif, kritis, dan

127



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

berbasis sumber, sehingga peserta
didik memahami Islamisasi Aceh
sebagai  proses historis  yang
kompleks, dinamis, dan melibatkan
agensi lokal serta jaringan intelektual

lintas kawasan.

C. Hasil

Pembahasan

Penelitian dan
Keterbatasan Bukti Historis
Kehadiran Ulama Timur Tengah
dalam Fase Awal Islamisasi Aceh
Hasil penelitian menunjukkan
bahwa klaim mengenai peran
dominan ulama Timur Tengah dalam
fase awal Islamisasi Aceh (abad ke-
12-14 M) tidak didukung oleh bukti
historis sezaman yang memadai.
Analisis terhadap sumber primer dan
sekunder memperlihatkan bahwa
narasi populer tentang ulama Arab
sebagai aktor utama Islamisasi lebih
banyak bertumpu pada konstruksi
historiografis  belakangan, bukan
pada data empiris yang berasal dari
periode awal tersebut (Guillot &
Kalus, 2008).

menegaskan perlunya pemisahan

Temuan ini

antara narasi simbolik dan fakta
sejarah dalam membaca proses
Islamisasi Aceh (Ambary, 1998).

Dari aspek arkeologis dan
epigrafis, bukti tertua Islam di Aceh
khususnya batu nisan di Pasai dan
Lamreh menunjukkan pengaruh kuat
tradisi seni Islam Gujarat dan India
Selatan. Guillot dan Kalus
menegaskan bahwa bentuk kaligrafi,
ornamentasi, serta material nisan
memiliki kemiripan yang jelas dengan
nisan-nisan di Cambay dan
(Corteséo, 1944).

Ambary juga menekankan bahwa

Coromandel

temuan ini lebih mencerminkan
koneksi perdagangan dan budaya
Samudera Hindia daripada kehadiran
langsung ulama  Arab yang
menjalankan misi dakwah terorganisir
(Ambary, 1998).

Sumber tertulis sezaman dari
pengamat eksternal semakin
memperkuat kesimpulan tersebut.
Tomé Pires dalam Suma Oriental
menggambarkan Islamisasi di pesisir
Sumatra sebagai hasil interaksi
ekonomi dan sosial yang intens
antara pedagang Muslim dan
masyarakat lokal (Sugiri, 2021). Islam
berkembang melalui perdagangan,
perkawinan, dan integrasi sosial,
bukan melalui aktivitas misionaris
formal dari Timur Tengah. Perspektif
serupa juga tercermin dalam catatan

Ma Huan, yang menempatkan

128



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

komunitas Muslim Sumatra sebagai
bagian dari  jaringan  maritim
internasional (Nasution, 2023).
Sebaliknya, figur-figur ulama
Timur Tengah yang sering disebut
sebagai tokoh awal Islamisasi Aceh
seperti Syaikh Abdullah Arif baru
muncul dalam teks retrospektif abad
ke-17, khususnya Bustanus Salatin.
Iskandar dan Sulaiman menegaskan
bahwa teks tersebut disusun dalam
konteks konsolidasi politik dan
ideologis Kesultanan Aceh, sehingga
berfungsi sebagai instrumen
legitimasi religius dan politik, bukan
sebagai laporan sejarah faktual abad
ke-12 atau ke-13 (Azra, 2013).
Dengan  demikian, temuan
penelitian ini menegaskan bahwa
keterbatasan bukti sezaman
membuat klaim dominasi ulama
Timur Tengah dalam Islamisasi awal
Aceh sulit dipertahankan secara
akademik. Proses Islamisasi lebih
tepat dipahami sebagai hasil interaksi
jaringan perdagangan Muslim dan
keputusan strategis elite lokal.
Otoritas ulama Timur Tengah pada
fase ini  Dbersifat simbolik dan

retrospektif, bukan kausal historis.

Ulama Timur Tengah dan
Konsolidasi Ortodoksi Islam pada
Kesultanan Aceh Abad ke-16-17

Penelitian menemukan bahwa
peran ulama yang terhubung dengan
Timur Tengah menjadi signifikan
bukan pada fase awal Islamisasi,
melainkan pada masa konsolidasi
Kesultanan Aceh Darussalam abad
ke-16 hingga ke-17 (Mildawati &
Rama, 2024). Pada periode ini,
ulama berfungsi sebagai agen
legitimasi  keilmuan dan ideologis
negara, seiring meningkatnya
kebutuhan kesultanan untuk
menegaskan identitas Islam yang
ortodoks dan terstandar.

Tokoh-tokoh seperti Nuruddin
ar-Raniry dan Abdurrauf al-Singkili
memiliki  koneksi  kuat dengan
jaringan Haramain melalui pendidikan
dan transmisi iimu. Azra
menunjukkan bahwa keterhubungan
ini memberikan otoritas simbolik yang
besar, yang kemudian dimanfaatkan
oleh elite politik Aceh untuk
memperkuat
(Basyir, 2019). Dalam

konteks ini, ulama bukan pembawa

legitimasi religius

Negara

Islam awal, melainkan penjaga dan
penata ortodoksi.
Intervensi  ar-Raniry  dalam

wacana keagamaan Aceh, terutama

129



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

melalui polemik terhadap ajaran
Wujudiyyah, mencerminkan relasi
erat antara kepentingan teologis dan
politik. Johns menegaskan bahwa
konflik dengan Hamzah Fansuri dan
Syamsuddin  al-Sumatrani  tidak
semata-mata bersifat doktrinal, tetapi
berkaitan langsung dengan upaya
negara menertibkan pluralitas
pemikiran keagamaan demi stabilitas
kekuasaan (Manan, 2023).

Temuan ini menunjukkan bahwa
kebijakan keagamaan Kesultanan
Aceh diarahkan untuk mengendalikan
wacana religius sebagai bagian dari
Ortodoksi

Islam diproduksi dan ditegakkan

strategi  pemerintahan.
melalui kerja sama simbiotik antara
penguasa dan ulama, di mana
otoritas  keilmuan menjadi alat
legitimasi politik (Azra, 2013).

Dengan demikian, peran ulama
Timur Tengah dalam konteks Aceh
abad ke-16-17 bersifat instrumental
dan kontekstual. Mereka memperoleh
pengaruh karena relevansinya
dengan agenda negara, bukan
karena status primordial sebagai
penyebar Islam. Temuan ini
menegaskan bahwa otoritas
keagamaan selalu terikat pada

konteks sosial-politik tertentu.

Sentralitas Ulama Lokal dan
Jaringan Nusantara dalam
Islamisasi Aceh

Analisis manuskrip keagamaan
abad ke-16-18 menunjukkan bahwa
ulama lokal Aceh memainkan peran
sentral dalam produksi dan transmisi
Kolofon

iImu  Islam. manuskrip

berbahasa  Melayu/Jawi  secara
konsisten mencatat nama penyalin
dan pengarang lokal, yang
menunjukkan  keberadaan tradisi
keilmuan Aceh yang mapan dan
berkesinambungan (Fathurahman &
Khalil, 2021).

Karya Mir'at al-Tullab oleh
Abdurrauf al-Singkili menjadi contoh
penting bagaimana ulama Aceh
mengadaptasi ajaran Islam sesuai
dengan konteks sosial dan hukum
lokal. Feener menegaskan bahwa
karya ini bukan reproduksi pasif kitab
Timur Tengah, melainkan hasil
seleksi dan lokalisasi yang kreatif
(Feener, 2012).

Sebelum

dominasi  jaringan

Haramain menguat, orientasi
intelektual Aceh justru terhubung erat
dengan pusat-pusat Islam regional
seperti Pasai, Guijarat, dan
Coromandel. Riddell menunjukkan
bahwa jaringan Samudera Hindia

berperan besar dalam pertukaran

130



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

ulama, teks, dan praktik keagamaan
(Riddell, 2001).

Ito menegaskan bahwa posisi
Aceh dalam jaringan  maritim
menjadikannya bagian dari sistem
intelektual regional yang horizontal,
bukan subordinatif terhadap satu
pusat otoritas tertentu (Ito, 2015).
Islamisasi berkembang melalui
interaksi berlapis antara ulama lokal,
elite politik, dan jaringan
perdagangan (Nujula, 2025).

Dengan demikian, Islamisasi
Aceh merupakan proses berjaringan

yang ditopang oleh agensi lokal

sebagai penggerak utama.
Keterhubungan dengan Timur
Tengah bersifat  selektif  dan

kontekstual, sehingga menantang
narasi linear yang menempatkan
otoritas eksternal sebagai faktor
dominan.

Tabel 1. Pola Islamisasi dan

Jaringan Intelektual Aceh

Tengah 17
Jaringan Regional (Pasai—
Intelektual Gujarat—

Coromandel), lalu
Haramain
Karakter Adaptif, kontekstual,

Aspek Temuan Utama
Fase Awal Interaksi
Islamisasi perdagangan

Samudera Hindia
dan elite lokal
Bukti Sangat terbatas dan

Kehadiran tidak sezaman
Ulama Arab
Aktor Pedagang Muslim,
Dominan elite Aceh, ulama
lokal
Peran Ulama Signifikan pada fase
Timur konsolidasi abad 16—

Islam Aceh sintesis syariat dan
adat
Secara keseluruhan, hasil

penelitian ini  menunjukkan bahwa
Islamisasi Aceh tidak dapat dipahami
sebagai proses linear yang
digerakkan oleh ulama Timur Tengah
semata. Bukti sejarah menegaskan
kuatnya peran jaringan perdagangan
Samudera Hindia, agensi elite lokal,
serta kreativitas ulama Aceh dalam
membentuk tradisi Islam yang
kontekstual. Otoritas ulama Timur
Tengah berfungsi terutama sebagai
legitimasi simbolik dan ideologis pada
fase konsolidasi kesultanan, bukan
sebagai  faktor kausal utama
Islamisasi awal. Temuan ini memiliki
implikasi penting bagi pendidikan
sejarah, yakni perlunya pendekatan
kritis dan multiperspektif agar narasi
Islamisasi Aceh dipahami secara

lebih akurat, kompleks, dan historis.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian
dan pembahasan, dapat disimpulkan
bahwa Islamisasi Aceh tidak
mekanisme

berlangsung  melalui

131



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

linear yang didominasi oleh ulama
Timur Tengah sebagai aktor utama
sejak fase awal, melainkan
merupakan proses historis yang
kompleks,

kontekstual. Bukti

berjaringan, dan
arkeologis,
epigrafis, dan sumber tertulis
sezaman menunjukkan bahwa Islam
berkembang di Aceh terutama
melalui interaksi perdagangan
Samudera Hindia, integrasi sosial,
serta keputusan strategis elite lokal,
dengan peran signifikan ulama dan
pedagang Muslim regional. Otoritas
ulama Timur Tengah pada fase awal
lebih bersifat simbolik dan konstruksi
historiografis retrospektif, sementara
pengaruh nyata mereka baru
menguat pada abad ke-16-17 seiring
konsolidasi Kesultanan Aceh
Darussalam, ketika ulama berjejaring
Haramain berfungsi sebagai agen
legitimasi ortodoksi dan ideologi
negara. Di sisi lain, ulama lokal Aceh
tampil sebagai aktor sentral dalam
produksi, transmisi, dan lokalisasi
pengetahuan Islam, yang membentuk
karakter Islam Aceh yang adaptif dan
sintesis antara syariat dan adat.
Temuan ini menegaskan pentingnya
pemisahan antara otoritas simbolik
dan realitas historis dalam studi

pendidikan sejarah, serta mendorong

pengembangan pembelajaran
sejarah yang kritis, multiperspektif,
dan berbasis sumber agar narasi
Islamisasi Aceh dipahami secara

lebih akurat dan ilmiah.

DAFTAR PUSTAKA

Aman, N. (2021). Islamisasi dan
jaringan ulama di Aceh abad ke-
16-17. Mujahid Press.

Ambary, H. M. (1998). Menemukan
peradaban: Jejak arkeologis dan
historis Islam Indonesia. Logos
Wacana limu.

Anggraina, Y., & Fidia, S. N. (2025).
Pendekatan Historis dalam Studi
Islam: Menelusuri Peran Ulama
Lokal dalam Islamisasi

Nusantara.  Formatif:  Jurnal
Pendidikan Sosial Dan
Humaniora, 1(2), 1-9.

Azra, A. (2013). Jaringan ulama
Timur Tengah dan Kepulauan
Nusantara abad XVII & XVIII:
Akar pembaruan Islam
Indonesia. Kencana.

Basyir, D. (2019). Kemasyhuran
Syekh  Abdurrauf  As-Singkili,

Riwayat Hidup, Karya Besar,

Kontribusi Intelektual,
Pengabdian dan
Kepeloporannya. Ar-Raniry

Press.

132



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Cortesao, A. (Ed.). (1944). The Suma
Oriental of Tomé Pires (Vol. 1).
Hakluyt Society.

Fathurahman, O., & Khalil, M. A.
(2021). Tracing the intellectual
lineage of Acehnese ulama.
Manuskripta, 11(1), 1-24.
https://doi.org/10.33656/manuskr
ipta.v11il1.123

Feener, R. M. (2012). Muslim legal
thought in modern Indonesia.
Cambridge University Press.

Guillot, C., & Kalus, L. (2008).
Inskripsi Islam  tertua  di
Indonesia. Kepustakaan Populer
Gramedia.

Ito, T. (2015). The rise of the
Acehnese kingdom and its
historical background. Journal of
Sophia Asian Studies, 33, 63-80.

Lombard, D. (2007). Kerajaan Aceh:
Zaman Sultan Iskandar Muda
(1607-1636).
Populer Gramedia.

Manan, N. A. (2023). Buku: Peran

Ulama Dalam Politik Aceh

Kepustakaan

Kontemporer.

Mildawati, T., & Rama, B. (2024).
Sejarah Perkembangan Islam
Pada Masa Awal Hingga

Munculnya Kerajaan Islam Di

Pendidikan

Islam Dan Tokohnya). Vifada

Aceh  (Lembaga

Journal of Education, 2(1), 1-27.
https://doi.org/10.70184/cj62pb2
9

Mills, J. V. G. (1970). Ma Huan: Ying-
yai Sheng-lan. Hakluyt Society.

Moleong, L. J. (2019). Metodologi
penelitian kualitatif (Edisi revisi).
PT Remaja Rosdakarya.

Nasution, H. S. (2023). Sejarah Islam
Asia Tenggara. PT. RajaGrafindo
Persada-Rajawali Pers.

Nujula, F. (2025). Dinamika Historis
Penyebaran Islam di Nusantara:
Kajian Teori , Jalur , dan Peran
Tokoh. Urnal Ilmu Sosial &
Hukum Al-Zayn: Jurnal Iimu
Sosial & Hukum, 3(3), 2757-
2764.

Nurhafni, N. (2025). Implementasi
Kebijakan Pendidikan Islami.
Star Digital Publishing.

Reid, A. (2014). Menuju sejarah

Sumatra. Yayasan Pustaka Obor

Indonesia.
Riddell, P. G. (2001). Islam and the
Malay-Indonesian world.

University of Hawai‘i Press.

Sugiri, A. (2021).
Kebudayaan Islam Indonesia
Abad VII Sampai Abad XV.
Penerbit A-Empat.

Sejarah

133



