INTERNALISASI NILAI-NILAI PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL PADA MASYARAKAT PINGGIRAN DI LERENG GUNUNG PRAU
Muhammad Nurul Maulida1*, Sari Hernawati2, Nanang Nurcholis3
1, 2, 3 Universitas Wahid Hasyim Semarang
1maulidazubaid@gmail.com, 2sari_hernawati@unwahas.ac.id, 3nanang_nurcholis@unwahas.ac.id 


ABSTRACT
Islamic education in marginalized communities has unique dynamics that differ from urban communities or those based on established Islamic boarding schools. This study aims to explore the process of internalizing Islamic educational values ​​in communities on the slopes of Mount Prau. The focus of the study covers three aspects: (1) the form and process of internalization, (2) the dominant values ​​internalized, and (3) the determinants that support and hinder it. This study uses a qualitative field research method with a descriptive-phenomenological approach. Data collection was conducted through participant observation, in-depth interviews, and documentation. Data analysis uses the interactive model of Miles, Huberman, and Saldaña. The results of the study indicate that internalization of values ​​does not rely on formal institutions, but rather takes place culturally and practically through local traditions such as tahlilan, yasinan, and mutual cooperation. Religious figures and families play a central role as agents of socialization through the method of exemplary behavior (uswah hasanah). The dominant values ​​embedded are applicative, including social morals, practical religious obedience, and solidarity. Key challenges include the pressures of an agrarian economy and digital disruption, but traditional social cohesion serves effectively as a value buffer.
Keywords: Internalization of Values, Islamic Education, Marginal Communities, Slopes of Mount Prau, Local Wisdom
ABSTRAK
Pendidikan Islam pada masyarakat pinggiran (marginal society) memiliki dinamika unik yang berbeda dengan masyarakat perkotaan atau basis pesantren mapan. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi proses internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam pada masyarakat di kawasan Lereng Gunung Prau. Fokus penelitian mencakup tiga aspek: (1) bentuk dan proses internalisasi, (2) nilai-nilai dominan yang diinternalisasikan, dan (3) faktor determinan yang mendukung dan menghambat. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif lapangan (field research) dengan pendekatan deskriptif-fenomenologis. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipan, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Analisis data menggunakan model interaktif Miles, Huberman, dan Saldaña. Hasil penelitian menunjukkan bahwa internalisasi nilai tidak bertumpu pada lembaga formal, melainkan berlangsung secara kultural-praktis melalui tradisi lokal seperti tahlilan, yasinan, dan gotong royong. Tokoh agama dan keluarga memegang peran sentral sebagai agen sosialisasi melalui metode keteladanan (uswah hasanah). Nilai dominan yang tertanam bersifat aplikatif, meliputi akhlak sosial, kepatuhan ibadah praktis, dan solidaritas. Tantangan utama meliputi desakan ekonomi agraris dan disrupsi digital, namun kohesi sosial tradisional berfungsi efektif sebagai penyangga nilai (value buffer).

Kata Kunci: Internalisasi Nilai, Pendidikan Islam, Masyarakat Pinggiran, Lereng Gunung Prau, Kearifan Lokal



[bookmark: page1]Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025




281


A.	Pendahuluan 
Pendidikan Islam pada hakikatnya bukan sekadar proses transfer pengetahuan (transfer of knowledge), melainkan transformasi nilai (transformation of values) yang bertujuan membentuk kepribadian muslim yang kaffah. Dalam diskursus sosiologi pendidikan, proses ini tidak berjalan di ruang hampa, melainkan sangat dipengaruhi oleh konteks sosial, geografis, dan budaya tempat pendidikan tersebut berlangsung. Sebagian besar studi pendidikan Islam di Indonesia cenderung berfokus pada institusi formal seperti madrasah, sekolah, atau pesantren yang memiliki struktur kurikulum mapan.[footnoteRef:1] Namun, terdapat kekosongan literatur (gap analysis) dalam memotret bagaimana nilai-nilai Islam diinternalisasikan pada entitas "masyarakat pinggiran" yang memiliki keterbatasan akses terhadap institusi formal tersebut. [1:   Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 2019), 45.] 

Masyarakat di Lereng Gunung Prau merepresentasikan tipologi masyarakat pinggiran yang unik. Secara geografis, wilayah ini berada di dataran tinggi dengan aksesibilitas yang terbatas, dan secara sosiologis, masyarakatnya memiliki corak agraris-tradisional yang kuat. Istilah "pinggiran" di sini tidak hanya merujuk pada lokasi, tetapi juga pada posisi mereka yang jauh dari pusat-pusat otoritas keagamaan formal perkotaan. Dalam kondisi demikian, pertanyaan mendasar yang muncul adalah bagaimana masyarakat ini mempertahankan keberagamaan mereka? Mekanisme apa yang bekerja sehingga nilai-nilai Islam tetap terwariskan lintas generasi di tengah keterbatasan lembaga pendidikan formal?
Fenomena di lapangan menunjukkan bahwa meskipun tanpa institusi formal yang dominan, masyarakat Lereng Gunung Prau memiliki ketahanan religius yang kuat. Hal ini mengindikasikan adanya mekanisme internalisasi nilai yang berjalan secara kultural (cultural transmission). Nilai-nilai Islam tidak diajarkan melalui silabus yang kaku, melainkan menyusup dalam praktik kehidupan sehari-hari dan tradisi lokal.[footnoteRef:2] Namun, proses ini kini berhadapan dengan tantangan modernitas. Masuknya teknologi digital dan pergeseran struktur ekonomi pedesaan membawa nilai-nilai baru yang seringkali kontradiktif dengan nilai lokal-religius. [2:  Z. Abidin & Suyadi, "Adaptasi Budaya dalam Pendidikan Islam: Studi Kasus di Masyarakat Pesisir," Jurnal Pendidikan Agama Islam 17, no. 1 (2020): 47.
] 

Penelitian ini menjadi urgen untuk dilakukan guna memetakan model pendidikan Islam berbasis komunitas (community-based Islamic education). Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis bentuk dan proses internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam; (2) mengidentifikasi ragam nilai dominan yang dipraktikkan; dan (3) memetakan faktor pendukung serta penghambat proses internalisasi nilai pada masyarakat pinggiran di Lereng Gunung Prau.

B. Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif lapangan (field research) dengan pendekatan deskriptif-kualitatif. Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian adalah untuk memahami fenomena (Verstehen) internalisasi nilai sebagaimana yang dialami dan dimaknai oleh subjek penelitian dalam latar alamiahnya (natural setting).[footnoteRef:3] [3:  A. Nata, Sosiologi Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana, 2020), 88.] 

Lokasi penelitian difokuskan pada desa-desa penyangga di kawasan Lereng Gunung Prau. Pemilihan lokasi didasarkan pada karakteristik masyarakat yang masih memegang teguh tradisi lokal namun mulai terpapar modernisasi. Subjek penelitian ditentukan menggunakan teknik purposive sampling dan snowball sampling. Informan kunci (key informants) meliputi:
1. Tokoh Agama (Kyai Kampung, Ustadz, Modin) sebagai otoritas nilai.
2. Tokoh Masyarakat (Kepala Desa, Sesepuh Adat).
3. Kepala Keluarga (Orang tua) sebagai praktisi pendidikan di ranah lokal.
4. Pemuda/Remaja sebagai sasaran internalisasi nilai.

Teknik Pengumpulan Data
1. Observasi Partisipan (Participant Observation): Peneliti tinggal bersama masyarakat untuk mengamati secara langsung kegiatan keagamaan (tahlilan, manakiban, yasinan) dan interaksi sosial sehari-hari.
2. Wawancara Mendalam (In-depth Interview): Dilakukan secara semi-terstruktur untuk menggali pemahaman mendalam tentang nilai yang diyakini dan metode pengajarannya.
3. Dokumentasi: Mengumpulkan data monografi desa, foto kegiatan, dan arsip kegiatan keagamaan.
Analisis data mengacu pada model interaktif Miles, Huberman, dan Saldaña yang meliputi tiga alur kegiatan yang terjadi secara bersamaan:[footnoteRef:4] [4:  Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, & Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014), 31-33.] 

1. Kondensasi Data (Data Condensation): Proses pemilihan, pemusatan, penyederhanaan, dan pengabstrakan data dari catatan lapangan.
2. Penyajian Data (Data Display): Menyusun sekumpulan informasi tersusun yang memberi kemungkinan adanya penarikan kesimpulan.
Penarikan Kesimpulan/Verifikasi: Menarik makna dari data yang ditampilkan dan mengujinya kembali ke lapangan untuk validitas (triangulasi).

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan
Bagian ini menguraikan temuan lapangan yang diinterpretasikan dengan teori-teori pendidikan Islam dan sosiologi agama yang relevan.
A. Bentuk dan Proses Internalisasi: Hegemoni Budaya dan Praktik Keseharian
Temuan penelitian menegaskan bahwa pendidikan Islam di masyarakat Lereng Gunung Prau tidak terkotak dalam ruang kelas, melainkan melebur dalam ruang sosial. Proses internalisasi berlangsung melalui dua mekanisme utama: integrasi kultural dan pembiasaan praktis.
1. Integrasi Nilai dalam Tradisi Lokal
Internalisasi nilai terjadi melalui wadah tradisi. Kegiatan seperti selapanan, tahlilan, yasinan, dan muludan bukan sekadar ritual seremonial, melainkan media pendidikan masyarakat (public sphere of education). Dalam acara tahlilan, misalnya, terkandung kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). Masyarakat tidak hanya diajarkan melafalkan doa (kognitif), tetapi juga diajarkan adab bertamu, adab menyajikan makanan, dan nilai solidaritas mendoakan sesama (afektif).[footnoteRef:5] [5:  D. Kurniawan, "Revitalisasi Tradisi Tahlilan sebagai Media Pendidikan Islam Non-Formal," Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 22, no. 1 (2024): 80.] 

Proses ini menunjukkan bahwa Islam di Lereng Gunung Prau adalah "Islam yang membumi". Ajaran agama tidak disampaikan sebagai dogma yang asing, melainkan dibungkus dengan baju budaya setempat. Hal ini sejalan dengan teori konstruksi sosial Peter L. Berger, di mana agama mengalami eksternalisasi ke dalam struktur sosial, lalu diinternalisasi kembali oleh individu sebagai kenyataan objektif.[footnoteRef:6] [6:  R. Al-Faruqi, "Transformasi Nilai Pendidikan Islam Melalui Kearifan Lokal," Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 17, no. 1 (2022): 115.] 

2. Learning by Doing (Belajar Melalui Praktik)
Metode pengajaran yang diterapkan sangat pragmatis. Orang tua jarang memberikan ceramah teologis kepada anak-anaknya. Sebaliknya, mereka mengajak anak ke masjid, melibatkan anak dalam kepanitiaan hari besar Islam, atau menyuruh anak mengantar makanan ke tetangga. Proses learning by doing ini jauh lebih efektif menanamkan memori kolektif pada anak dibandingkan hafalan dalil.[footnoteRef:7] [7:  A. Rahman, "Pendidikan Islam Berbasis Komunitas: Peluang dan Tantangan," Jurnal Kependidikan 9, no. 1 (2021): 15.] 

B. Aktor Sentral: Otoritas Tokoh Agama dan Peran Keluarga
Keberhasilan internalisasi nilai sangat bergantung pada "siapa" yang menyampaikan. Dalam struktur masyarakat pinggiran yang paternalistik, figuritas memegang peran kunci.
1. Dominasi Peran Tokoh Agama (Kyai dan Modin)
Tokoh agama di Lereng Gunung Prau memosisikan diri sebagai uswah hasanah (teladan yang baik). Mereka adalah referensi kebenaran moral. Ketika seorang Kyai memerintahkan gotong royong, masyarakat patuh bukan karena paksaan hukum, melainkan karena takzim (penghormatan) pada otoritas spiritualnya.
Temuan menarik di lapangan adalah bahwa pola keteladanan (tindakan nyata) tokoh agama terbukti lebih efektif daripada retorika dakwah. Masyarakat pinggiran cenderung visual dan praktis; mereka meniru apa yang mereka lihat.[footnoteRef:8] Kyai yang ikut mencangkul di sawah sambil mengajarkan kesabaran memiliki dampak edukatif yang lebih besar daripada Kyai yang hanya berceramah di mimbar. [8:  M. Afandi, "Eksistensi Kyai Kampung dalam Mempertahankan Tradisi Keagamaan di Era Disrupsi," Cendekia: Jurnal Kependidikan dan Masyarakat 19, no. 2 (2021): 205.] 

2. Keluarga sebagai Madrasah Pertama
Keluarga menjadi filter awal nilai. Meskipun banyak orang tua di Lereng Gunung Prau memiliki latar belakang pendidikan formal yang rendah, mereka memiliki militansi yang tinggi terhadap pendidikan agama anak. Strategi yang digunakan adalah pembiasaan dan pengawasan. Orang tua memastikan anak-anak pergi ke TPQ (Taman Pendidikan Al-Qur'an) di sore hari dan mengawasi pergaulan mereka di malam hari.[footnoteRef:9] [9:  H. Basri, "Keluarga dan Pendidikan Karakter: Perspektif Islam dan Budaya Jawa," Jurnal Obsesi 4, no. 2 (2020): 895.] 

C. Ragam Nilai Dominan: Dari Teologis ke Sosiologis
Nilai-nilai pendidikan Islam yang diinternalisasikan pada masyarakat Lereng Gunung Prau memiliki karakteristik yang khas, yaitu sangat aplikatif dan berorientasi sosial.
1. Nilai Akhlak dan Etika Sosial
Nilai yang paling menonjol adalah akhlak. Indikator "anak sholeh" bagi masyarakat setempat bukan hanya yang hafal Al-Qur'an, tetapi yang memiliki unggah-ungguh (sopan santun) kepada orang tua dan tetangga. Nilai kejujuran, tanggung jawab, dan kerendahan hati menjadi materi utama pendidikan keluarga.[footnoteRef:10] [10:  H. Susanto, "Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Lokal Jawa," Ibda': Jurnal Kebudayaan Islam 18, no. 2 (2020): 255.] 

2. Nilai Ibadah Praktis
Fokus pendidikan ibadah adalah pada aspek fiqih praktis: tata cara shalat, wudhu, dan puasa. Aspek teologis-filosofis yang rumit jarang disentuh karena dianggap tidak relevan dengan kebutuhan sehari-hari masyarakat agraris. Kesederhanaan materi ini justru memudahkan proses internalisasi.[footnoteRef:11] [11:  R. Hidayat, "Religiusitas Masyarakat Pegunungan: Studi Fenomenologi di Lereng Merapi," Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 18, no. 1 (2022): 30.] 

3. Nilai Sosial-Keagamaan (Solidaritas/Ukhuwah)
Solidaritas adalah inti dari keberagamaan masyarakat pegunungan. Nilai gotong royong (sambatan) dianggap sebagai manifestasi dari iman. Membantu tetangga yang sedang membangun rumah atau hajatan dipandang setara dengan ibadah ritual. Ini adalah bentuk "kesalehan sosial" yang sangat kuat tertanam.[footnoteRef:12] [12:  Y. Pratama, "Internalisasi Nilai Gotong Royong sebagai Pendidikan Karakter Berbasis Masyarakat," Jurnal Civics 19, no. 2 (2022): 185.] 

D. Analisis Faktor Pendukung dan Penghambat
Proses internalisasi nilai ini tidak berjalan tanpa hambatan. Terdapat dialektika antara faktor pendukung dan penghambat.
1. Faktor Pendukung: Tradisi sebagai Penyangga Nilai (Value Buffer)
Kuatnya ikatan tradisi dan kontrol sosial (social control) menjadi faktor pendukung utama. Masyarakat memiliki mekanisme sanksi sosial bagi pelanggar norma, mulai dari gunjingan hingga pengucilan halus. Tradisi lokal bertindak sebagai value buffer yang menyaring nilai-nilai asing yang tidak sesuai.[footnoteRef:13] [13:  A. Fauzi & Z. Arifin, "Modal Sosial dan Pendidikan Agama: Studi pada Masyarakat Agraris," Jurnal Sosiologi Pendidikan Humanis 8, no. 1 (2023): 40.
] 

2. Faktor Penghambat: Ekonomi dan Modernisasi
a) Tantangan Ekonomi: Tuntutan ekonomi membuat orang tua menghabiskan waktu seharian di ladang, mengurangi intensitas pertemuan dan pendidikan langsung kepada anak. Pendidikan anak seringkali "diserahkan" sepenuhnya kepada sekolah atau lingkungan.[footnoteRef:14] [14:  E. Setiawan, "Strategi Orang Tua Petani dalam Mendidik Anak di Masa Panen," Jurnal Pendidikan Keluarga 4, no. 2 (2022): 105.] 

Tantangan Modernisasi dan Digital: Ini adalah tantangan terbesar saat ini. Masuknya gawai (gadget) ke pelosok desa membawa budaya pop yang hedonis. Anak-anak lebih tertarik pada game online daripada mengaji di surau. Terjadi erosi otoritas tokoh agama di mata generasi Z yang lebih berkiblat pada influencer media sosial.[footnoteRef:15] [15:  W. T. Nugroho, "Pergeseran Nilai Moral Remaja Pedesaan Akibat Media Sosial," Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 5, no. 1 (2023): 60.] 


E. Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam pada masyarakat pinggiran di Lereng Gunung Prau memiliki karakteristik kultural-integratif. Pendidikan Islam tidak berdiri sendiri sebagai institusi kaku, melainkan melebur dalam praktik kehidupan sehari-hari dan tradisi lokal. Bentuk internalisasinya bersifat praktis melalui learning by doing dalam wadah kegiatan komunal seperti tahlilan dan gotong royong.
Nilai-nilai yang dominan adalah nilai yang bersifat fungsional bagi kehidupan bermasyarakat, yakni akhlak, ibadah praktis, dan solidaritas sosial. Keberhasilan proses ini sangat bergantung pada peran sentral tokoh agama sebagai uswah hasanah dan keluarga sebagai basis pembiasaan. Meskipun menghadapi tantangan struktural ekonomi dan kultural akibat arus digitalisasi, kearifan lokal masyarakat Lereng Gunung Prau terbukti masih mampu menjadi benteng pertahanan moral yang efektif, meskipun memerlukan revitalisasi strategi untuk menghadapi masa depan.

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, Z., & Suyadi. (2020). "Adaptasi Budaya dalam Pendidikan Islam: Studi Kasus di Masyarakat Pesisir". Jurnal Pendidikan Agama Islam, 17(1), 45-58.
Afandi, M. (2021). "Eksistensi Kyai Kampung dalam Mempertahankan Tradisi Keagamaan di Era Disrupsi". Cendekia: Jurnal Kependidikan dan Masyarakat, 19(2), 201-215.
Al-Faruqi, R. (2022). "Transformasi Nilai Pendidikan Islam Melalui Kearifan Lokal". Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 17(1), 112-128.
Amirudin, N. (2019). "Dinamika Pendidikan Islam di Daerah Terpencil: Antara Idealita dan Realita". Tadris: Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 155-170.
Basri, H. (2020). "Keluarga dan Pendidikan Karakter: Perspektif Islam dan Budaya Jawa". Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 4(2), 890-902.
Fauzi, A., & Arifin, Z. (2023). "Modal Sosial dan Pendidikan Agama: Studi pada Masyarakat Agraris". Jurnal Sosiologi Pendidikan Humanis, 8(1), 33-50.
Hasan, M. (2021). "Metode Keteladanan dalam Pendidikan Islam: Tinjauan Psikologis". Jurnal Psikologi Islam, 8(2), 145-160.
Hidayat, R. (2022). "Religiusitas Masyarakat Pegunungan: Studi Fenomenologi di Lereng Merapi". Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 18(1), 22-38.
Ismail, F. (2020). "Tantangan Pendidikan Islam di Era Digital pada Masyarakat Pedesaan". Jurnal Mudarrisuna, 10(2), 210-225.
Kurniawan, D. (2024). "Revitalisasi Tradisi Tahlilan sebagai Media Pendidikan Islam Non-Formal". Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 22(1), 77-92.
Latif, M. (2021). "Peran Modin dalam Kehidupan Keagamaan Masyarakat Desa". Jurnal Bimas Islam, 14(3), 445-460.
Muhaimin. (2019). Rekonstruksi Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Pers.
Nata, A. (2020). Sosiologi Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana.
Nugroho, W. T. (2023). "Pergeseran Nilai Moral Remaja Pedesaan Akibat Media Sosial". Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 5(1), 55-72.
Pratama, Y. (2022). "Internalisasi Nilai Gotong Royong sebagai Pendidikan Karakter Berbasis Masyarakat". Jurnal Civics, 19(2), 180-195.
Rahman, A. (2021). "Pendidikan Islam Berbasis Komunitas: Peluang dan Tantangan". Jurnal Kependidikan, 9(1), 12-28.
Saputra, I. (2023). "Hegemoni Tokoh Agama dalam Politik Desa". Jurnal Politik Profetik, 11(2), 200-218.
Setiawan, E. (2022). "Strategi Orang Tua Petani dalam Mendidik Anak di Masa Panen". Jurnal Pendidikan Keluarga, 4(2), 101-115.
Susanto, H. (2020). "Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Lokal Jawa". Ibda': Jurnal Kebudayaan Islam, 18(2), 250-265.
Wibowo, A. (2021). "Manajemen Pendidikan Islam di Wilayah 3T (Terdepan, Terluar, Tertinggal)". Manageria: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(2), 145-160.
